

THE J. PAUL GETTY MUSEUM LIBRARY

Digitized by the Internet Archive in 2018 with funding from Getty Research Institute



### ZEITSCHRIFT

FÜR

## ASSYRIOLOGIE

#### UND VERWANDTE GEBIETE

IN VERBINDUNG MIT

J. OPPERT IN PARIS, EB. SCHRADER IN BERLIN, UND ANDEREN

HERAUSGEGEBEN VON

CARL BEZOLD

ZWOELFTER BAND.



WEIMAR EMIL FELBER 1897.

#### INHALT.

| Th. Nöldeke, Die grosse Inschrift von Petra                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ed. Sachau, Glossen zu den historischen Inschriften Assyrischer Könige 42 V. Scheil, La vie de Mar Benjamin           |
| Ed. Sachau, Glossen zu den historischen Inschriften Assyrischer Könige 42 V. Scheil, La vie de Mar Benjamin           |
| V. Scheil, La Mort de Mar Marcos, ou Dernière Entrevue de Mar Marcos et de Mar Sérapion                               |
| et de Mar Sérapion                                                                                                    |
| Th. Nöldeke, Einige Bemerkungen über die Sprache der alten Araber 171<br>E. Littmann, Die Pronomina im Tigre 188, 291 |
| Th. Nöldeke, Einige Bemerkungen über die Sprache der alten Araber 171<br>E. Littmann, Die Pronomina im Tigre 188, 291 |
| E. Littmann, Die Pronomina im Tigre 188, 291                                                                          |
|                                                                                                                       |
| Aug. Eisenlohr, Ueber altbabylonische Maassbezeichnung 231                                                            |
| A. Merx, Die in der Peschito fehlenden Briefe des Neuen Testamentes                                                   |
| in arabischer der Philoxeniana entstammender Uebersetzung 240, 348                                                    |
| J. A. Knudtzon, Babylonisch-assyrische Altertümer in Kopenhagen . 253                                                 |
| V. Scheil, Assimilation de trois nouveaux signes archaïques 258                                                       |
| J. Mordtmann, Zu Winckler's Sabäischen Inschriften der Zeit Alhan                                                     |
| Nahfan's                                                                                                              |
| H. Zimmern, ,König Tukulti bel niši' und die ,kuthäische Schöpfungs-                                                  |
| legende'                                                                                                              |
| V. Scheil, Listes onomastiques rédigées d'après les textes de Šargani,                                                |
| et de la deuxième Dynastie d'Ur                                                                                       |
| H. Zimmern, Ueber Rhythmus im Babylonischen                                                                           |
| 221 21m morth, 3 door renythmus im Dabytonischen                                                                      |
|                                                                                                                       |
|                                                                                                                       |
| SPRECHSAAL:                                                                                                           |
| J. Oppert, Nach Jahr und Tag                                                                                          |
| M. Hartmann, Kleinere Mittheilungen 106                                                                               |
| A. Boissier, Note sur la situation du pays d'Artsabi 107                                                              |
| J. Oppert, Réponse à M. Reisner                                                                                       |
| J. Oppert, L'arpentage des quadrilatères chaldéens 109                                                                |
| C. F. Lehmann, Sarapis                                                                                                |

|                                                                           | Seite |
|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| W. Belck und C. F. Lehmann, Zu Jensen's Bemerkungen betreffs der          |       |
| Sitze der Chalder                                                         | 113   |
| C. F. Lehmann, Aus einem Briefe desselben an C. Bezold                    | 124   |
| V. Scheil, Le dieu-roi Bur-Sin-Planète                                    | 265   |
| V. Scheil, Le sens du mot namrak                                          | 266   |
| J. A. Knudtzon, Aus einem Briefe desselben an C. Bezold                   | 269   |
| C. Brockelmann, Zum Leben des Mar Benjamin                                | 270   |
| S. Fraenkel, Aus einem Briefe desselben an C. Bezold                      | 272   |
| Fr. Thureau-Dangin, Une lettre de Hammurabi                               | 273   |
| S. Landauer, Bemerkungen zu dem hebräischen Fragment des Sirach           | 393   |
| A. Boissier, La dernière ligne du récit de la descente d'Istar aux enfers | 395   |
| C. F. Lehmann, Erklärung                                                  | 396   |
| S. Fraenkel, Aus einem Briefe desselben an C. Bezold                      | 400   |
| H. Zimmern, Aus einem Briefe desselben an C. Bezold                       | 401   |
| J. Perruchon, Deux notes éthiopiennes                                     | 403   |
| Frdr. Delitzsch, Asnû                                                     | 408   |
|                                                                           |       |
|                                                                           |       |
|                                                                           |       |
| RECENSIONEN:                                                              |       |
| Th. Nöldeke, Zur Grammatik des classischen Arabisch. Besprochen           |       |
| von K. Vollers                                                            | 125   |
| Friedr. Delitzsch, Die Entstehung des ältesten Schriftsystems. Be-        |       |
| sprochen von H. Zimmern                                                   | 274   |
|                                                                           |       |
|                                                                           |       |
| Bibliographie                                                             | , 412 |
| Berichtigungen                                                            | , 415 |

Die Verantwortung für die einzelnen Artikel tragen allein die Verfasser.

#### Die grosse Inschrift von Petra.

Von Th. Nöldeke,

Im Sept.-October-Heft des Journ. as. 1896 hat der Altmeister der semitischen Epigraphik, Marquis DE Vogüé die einst von A. H. Frazer gemachte Abzeichnung der einzigen grossen nabatäischen Inschrift von Petra reproduciert und mit Uebersetzung und Erklärung versehn. Schon im Nov.-Dec.-Heft des Journals war er im Stande. nach einem vom P. Lagrange gemachten vorzüglichen Abklatsch die Inschrift ganz genau herauszugeben und seine Uebersetzung und Erklärung zu berichtigen. Eine etwas verkürzte Wiederholung dieses Artikels giebt er nun als Anhang zu dem sehr lehrreichen und anziehenden Reisebericht des P. LAGRANGE im April-Heft der Revue biblique 1897.1) Inzwischen hat mir Brünnow von Kerak aus eine kleine Copie derselben Inschrift geschickt. Sie beruht nur auf einer mit Hülfe eines Opernguckers gemachten Handzeichnung, denn er hatte keine Leiter zur Hand, um die hoch über dem Boden befindliche Inschrift abzuklatschen; sie ist aber so genau, dass sie durchweg mit de Vogüe's Facsimile übereinstimmt und im Nothfall den Abklatsch ersetzen könnte. Da in den uns vorliegenden Abzeichnungen jeder Buchstabe deutlich lesbar ist, so wäre es überflüssig, noch einmal ein Facsimile zu geben, und ich begnüge mich daher mit der Transscription.

Ich verdanke den Besitz dieses Artikels der Freundlichkeit DE VOGÜE's.
 Zeitschr. f. Assyriologie, XII.

- קכרא דנה וצריחא רכא די כה וצריחא זעירא די גוא מנה די בה בתי מקברין עבידת גוחין
- 2 וכרכא די קדמיהם וערכותא וכתיא די בה וגניא וגנת סמכא ובארות מיא וצהותא וטוריא
- 3 ושארית כל אצלא די באתריא אלח חרם וחרג דושרא אלח מראגא ומותבה חרישא ואלחיא כלבת
- 4 בשטרי חרמין כדי בהם פפקדון
   דושרא ומותבה ואלחיא כלחם די
   כדי בשטרי חרמיא אנו יתעבד ולא
   יחשנא
- 5 ולא יתפצץ מן כל די בהם מנדעם ולא יתקבר בקברא דנה אנוש כלה להן מן די כתיב לה תנא מקבר בשטרי חרמיא אנו עד עלם

Mit starker Benutzung der Uebersetzung de Vogüé's übertrage ich möglichst wörtlich:

- I Dies Grabdenkmal und die grosse Grabkammer darin und die kleine Grabkammer innerhalb derselben, worin die Grabstätten sind, die aus *loculi*<sup>1</sup>) bestehn,
  - 2 und die Ringmauer(?) vor ihnen, und die Säulenhallen(???) und die Häuser darin und die Gärten und der Garten zum Gelage(?) und die Wasserbrunnen und die dürren Stellen und die Berge
- 3 und aller andre Grund und Boden(?) an diesen Orten sind als der heilige, unentweihbare Boden des

<sup>1)</sup> In den Felsen gegrabene Hohlräume, die das eigentliche Grab bilden. Wörtlich »Grabstätten, Loculi-Werk«.

Dhūšarā, des Gottes unsers Herrn, und seines . . . . . . Rathes und aller Götter

- 4 (verzeichnet) in Schriftstücken über heilige Stätten, so wie es darin steht. So ist nun das Gebot des Dhū-šarā und seines Rathes und aller Götter, dass, wie es in jenen Schriftstücken über die heiligen Stätten steht, verfahren werde und nicht verändert
- 5 noch abgenommen werde irgend etwas von allem, was in ihnen steht, und nicht begraben werde in diesem Grabdenkmal irgend einer, ausgenommen einer, für den die Bewilligung eines Grabes in jenen Schriftstücken über die heiligen Stätten geschrieben ist, auf ewig.

Ich wiederhole hier nicht, was schon de Vogüe zur Erklärung der Inschrift gesagt hat, gebe aber einige Bemerkungen zur Ergänzung und event. zur Berichtigung seines Commentars.

בהי מקברין ist nicht »les demeures de ceux qui sont ensevelis«. בהי מקברין ist kein Partic., sondern Substantiv, Plur. des Z. 5 vorkommenden מקבר , das etwa מַקבר oder בין sprechen sein mag. Im Syrischen sagt man בעל מבפין die Nabatäer setzen beide Glieder in den Plural.

2 קדמיהם. In der Transscription bei d. V. ist beidemal im Druck das ' aus Versehen ausgefallen.

Da wir unter בניי nach D. V.'s richtiger Bemerkung nur ganz bescheidene Anlagen zu verstehn haben, so ist kein Grund, das folgende בנת hiervon zu trennen und zu »liegen« zu ziehen. Bei אַכָּא »liegen« zu ziehen. Bei אַכָּא »liegen« zu ziehen. V. an die Bedeutung »accumbere«. Vielleicht ist also אַכְּיָא (בֹּיֵל מְלֵילְבֹּא eine Gartenanlage, in welcher man sich zu einem Todtenfest lagerte.

בארותא בארותא בארותא ביר, באר באר בארותא sprich ביר, באר באר. באר באר בארותא bildet im Aramäischen seinen Plural gewöhnlich mit Anhängung der männlichen Endung (שני) בירון u. s. w.), aber בירון (bērāwān) im Fragmententargum Gen. 14, 10 und בארון im samarit. Targ. eb. Dazu stimmt das späthebr. ביראות und im Grunde schon das althebr. בַּאָרוֹת.

Das Nebeneinander von צהותא וטוריא macht meines Erachtens die Uebersetzung: »die dürren (eigentlich »durstigen«) Stellen und die Berge« ganz sicher. Zum heiligen Bezirk des Grabmals gehörten ausser den cultivierten Stellen noch ein grösseres wasserloses Gebiet.

3 אצלא ist schwerlich das hebr. אצל, das ohne ein Pronominalsuffix nicht wohl denkbar ist. Vielleicht dart man darin das arab. أَصْل sehen in der Bedeutung von عُقار (ursprünglich »Wurzel«) »Grundbesitz«?

ist »Einengung, Verbot, Verbotenes«, entspricht also ziemlich dem coder בין ist »Einengung, Verbot, Verbotenes«, entspricht also ziemlich dem coder בין ist »Einengung, Verbot, Verbotenes«, entspricht also ziemlich dem coder cod

מותכה nimmt d. V. hier wie Hegr 3, 4 als Namen eines Gottes. Bedenklich ist da schon die Schreibung mit ה,

<sup>1)</sup> S. die Verweisungen bei Fleischer, Kleinere Schriften 2, 624. Ich könnte noch einige wenige classische Beispiele hinzufügen. Fürs Syrische s. meine Grammatik § 208 A am Ende.

bedenklich ferner, dass das folgende הרישא, das dann auch ein Gottesname wäre, kein vor sich hat. Ich bin geneigt, nach einem Vorschlage meines Freundes Landauer

ביל zu erklären: »der ihn umgebende Rath«. Dem monarchisch regierten Volke der Nabatäer lag der Gedanke eines göttlichen Kronrathes wohl nicht fern. הרישה ist dann ein Epitheton, dessen Fehlen in der folgenden Zeile nicht befremden kann. Ueber die Bedeutung von sind mir allerlei Vermuthungen in den Sinn gekommen, aber da keine von ihnen besonders wahrscheinlich ist, so überlasse ich dafür Andern das Feld.

4 (auch schon Esra sich zu בְּבְּבוֹן genau wie das nabat. רברון (auch schon Esra פּבִּבוֹן Hebr. בָּבְּוֹן (in andrer Bedeutung), וְבָּרוֹן

וא las ich gleich hier und Z. 5 nach Brünnow's Copie, und so verbessert auch d. V. jetzt (in der Rev. bibl.) seine frühere Lesung אלו. Das Wort heisst nicht »hi«, sondern »illi«, denn das Archiv muss an einem andern Ort gewesen sein. אלון, שלין gehört also nicht zu אלון, הנון אלון, הנון הנון, הנון הנון, הנון הנון, הנון הנון אלון, הנון הנון אלון, הנון אלון אלון das א vorne bei der stark demonstrativen Bedeutung sind aber sehr auffallend.

וחשנא. In diesem einzigen Worte nehme ich einen Buchstaben anders als d. V., der איז liest. Mir steht das ג vollkommen fest. Auch für den Sinn passt es allein, vgl. Esra 6, 11; Dan. 6, 9, 18. Die Eigenheit dieses Dialects, allein unter allen semitischen Sprachen bei den Reflexivformen das תובן איז עסוד ליחובן Hegr 11, 4; מתובנא (palmyr.) Zolltarif II, 3, 33. Denn dass dies alles Ettaphal-Formen seien, ist unwahrscheinlich.

5 יתפצץ. Der ungefähre Sinn ist durch den Zusammen-

ו) Bei diesem Worte allein finde ich ein kleines Versehen in Brünnow's Copie: er hat da פֿקרון.

hang klar. Ich möchte es zu فَعُ ziehen. الفتص الفص ist »abtrennen«, dazu هُوَ »Gelenk«.¹) Vielleicht dazu الحرة, Pl. المَهُ »Streif, Columne, Lappen« (Hoffmann, Op. nest. 95, 6. 120, 9. 152, 7) = المَهُ (Pl.) ZDMG 32, 487, 8. 489, 17. 736 = talm. אחסוב (Sing.).²) — Nicht zu hebr. מול »zerschlagen«, מול »zerschlagen werden« (vielleicht als Piel, resp. Hithpael zu punctieren), فَقُ بِهُ فَيُ الْمُعَالِّ عَلَى الْمُعَالِّ الْمُعَالِي الْمُعَالِّ الْمُعَالِقِيْلِ الْمُعَالِّ الْمُعَالِي الْمُعَالِقِيْلِي الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِقِيْلِي الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِي الْمُعَالِّ الْمُعَالِي الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِّ الْمُعَالِي الْمُعَا

Die Form מורעם = מנדעם, mandäisch מינדאם, syr. בּיבֹּיב, kann nicht befremden. Sie findet sich ausser in der Inschrift von Carpentras CIS II, 141 noch vereinzelt einmal im Targum (s. Levy s. v.) und, was ganz besonders auffällt, ein einziges Mal selbst im Syrischen 1 Macc. 8, 15 im Cod. Ambros. (s. Ceriani's Ausgabe). Das n auch im neusyr.  $mind\bar{\iota}$ .

אנוש כלה. Genau so Hegr 12, 5, 6. 20, 4 und so da öfter בְּחָב בְּלֵּה.

ا) ڏُڪُٽ »Siegelstein« gehört kaum dazu ( $\psi \tilde{\eta} \varphi o_S$ ?).

<sup>2)</sup> Davon wohl wieder ganz verschieden 125, 12ms, 1ms »Loos«.

sammengezogen sein könnte). Aber hier ist vielleicht eine Nebenform, wie ja das Syrische mit der alten Fem.-Endung ai (= arab. عُلِيَّتُ (oder nach anderer Ueberlieferung عُلِيًّا) hat, dem eine kürzere Bildung zu Grunde liegt. Oder aber אָבָי trat im Nabatäischen wirklich für הָּבָּי ein. Die Bedeutung: »Uebereinkommen, Verabredung, Pact« würde passen.

Strassburg i. E. Mai 1897.

# Studien zu Severus bar Sakkû's "Buch der Dialoge".

Von J. Ruska.

Die Herausgabe des mathematischen Teiles von Severus bar Šakkû's philosophischer Enzyklopädie¹) gab die Veranlassung, der Rolle näher nachzugehen, welche die mathematischen und verwandten Disciplinen in den syrischen Klosterschulen spielten, zugleich auch zu untersuchen, wieviel sich über den Bildungsgang und die Quellen des Autors selbst noch feststellen liesse.

Es ist bekannt, dass die in den heidnischen Schulen gelehrten, für die höhere Bildung der Zeit massgebenden Unterrichtsgegenstände von der Kirche in ihrem ganzen Umfang übernommen wurden. Am wichtigsten sind aus naheliegenden Gründen die Teile des Triviums geblieben; Arithmetik, Geometrie, Musiktheorie und Astronomie traten zurück, besonders wenn man erwägt, wie Grosses auf diesen Gebieten bereits geleistet war. Das gilt auch für die nestorianischen Schulen der früheren Jahrhunderte, in denen Rhetorik und Dialektik aufs eifrigste gepflegt wurden,²) während kein Beweis dafür vorliegt, dass in Edessa u. s. w. mathematische Studien blühten, oder dass die Gegenstände des Quadriviums als Ganzes dort Ein-

<sup>1)</sup> Das Quadrivium aus Severus bar Šakkû's Buch der Dialoge (Heidelberger Diss.), Leipzig 1896.

<sup>2)</sup> E. RENAN, De philosophia peripatetica apud Syros p. 12.

gang gefunden hätten. Die entgegengesetzten Ansichten Wenrich's1) und Renan's2) stützen sich auf eine Stelle in Assemani's BO III 2, p. 943: in aliis Nestorianorum Scholis praeter sacrarum literarum studium, Artes etiam liberales omnes doceri consuevisse, Grammaticam scilicet, Rhetoricam, Poëticam, Dialecticam, Arithmeticam, Geometriam, Musicam, Astronomiam, Medicinam, aliasque; compertum est ex iis, quae Ebedjesus Sobensis in Catalogo Scriptorum Syrorum refert: ubi tractatus de scientiis omnibus, ac praesertim Philosophici, et Medici, recensentur. Der erwähnte Katalog, am Ende des 13. oder zu Beginn des 14. Jahrhunderts verfasst,3) enthält keine einzige arithmetische oder geometrische Schrift; zu den astronomischen könnte man höchstens des Thomas von Edessa Widerlegung der Astrologie (BO III 1, p. 87) rechnen, die Astronomie des Timotheus (BO III 1, p. 162 und Barhebraus. Chronikon Ecclesiasticum ed. Abbeloos et Lamy I p. 179-181) gehört bereits der arabischen Periode an; weder die eine noch die andere weist auf einen Zusammenhang mit dem Quadrivium.

Gründlichere Bekanntschaft mit den Leistungen der Griechen auf dem Gebiet der Naturwissenschaften und der Mathematik findet sich naturgemäss bei den syrischen Aerzten. Ihre unsterblichen Verdienste als Vermittler der griechischen Wissenschaft sind oft genug geschildert; hier kann nur darauf hingewiesen werden, dass die von den Aerzten gepflegten Studien mit Misstrauen behandelt und von der Schwelle der Klosterschulen abgewiesen wurden. So findet sich in der Uebersetzung der Schulordnung von

<sup>1)</sup> De auctorum Graecorum versionibus et commentariis Syriacis etc. commentatio p. 10.

L. l. p. 10 »Verum ubi doctrina Nestorii invaluit in schola Edessena, tota disciplina hellenicae ἐγκυκλίου παιδείας simul trans Euphratem recepta est«.

<sup>3) &#</sup>x27;Ebedjesû' bar Berîkhâ, zuletzt Metropolit von Nisibis und Armenien, starb 1318 p. Chr. BO III 1, p. 3.

Nisibis durch Abû'lfarag ibn aṭ-Ṭajjib¹) die bezeichnende Stelle: ليس لاحد الاخوّة إن يتعلمون في الاسكول أن يكون ليس لاحد الاخوّة إن يتعلمون في الاسكول أن يكون Assemani will darin ein Verbot medizinischer Studien erblicken; die Gegenüberstellung der »Bücher des Glaubens« und »Bücher der Welt« zeigt, dass es sich um eine Warnung vor den vom wahren Glauben abführenden philosophischen Lehren der Aerzte handelt.

Von den zahlreichen syrischen Klöstern kann, soweit unsere Kenntnis reicht, nur ein einziges auf das Verdienst Anspruch erheben, für den Zeitraum von ungefähr einem Jahrhundert der Sitz mathematischer Studien gewesen zu sein. Es ist das jakobitische Kloster Qennesrîn, gegründet von Johannan bar Aftônjâ.²) Hier erwarb sich gegen die Mitte des siebenten Jahrhunderts der Klosterbischof Severus Sabokht durch sein gelehrtes Wissen auf den Gebieten der Dialektik, Mathematik und Theologie (Barhebr. Chron. Eccl. I 275 Lage Lage Lage Lage Die einen bedeutenden Ruf, nachdem schon geraume Zeit vor ihm die griechischen Studien in diesem Kloster geblüht hatten

I) Gegen die Verwechslung mit der Stadt Qennesrin durch und seit Assemani (BO II Dissertatio de Syris Monophysitis s. v. Kennesrin u. p. 54) vgl. G. Hoffmann, Auszüge aus syrischen Akten persischer Märtyrer, in Abhandl. f. d. K. d. Morg. VII 3, p. 161, 162 und Note 1260. Ueber Severus Sabokht und seine Schule BO II 335, Renan l. l. p. 29. 30, W. WRIGHT, Enc. Brit. XXII, 839—841. Mit Ausnahme des Bibliographischen bei WRIGHT gehen alle Nachrichten zurück auf Bar Hebraei Chron. Eccl. I 275 sqq.

— war doch auch Thomas von Ḥarqel¹) ein Zögling desselben. Wieweit des Severus mathematische Kenntnisse sich erstreckt haben, lässt sich jetzt nicht mehr feststellen. Wir besitzen von ihm aus diesem Gebiet nur noch einige dürftige Bruchstücke astronomischen und geographischen Inhalts (Cod. Mus. Brit. Add. 14538, WRIGHT, Catal. p. 1008), welche Sachau in seinen Inedita Syriaca veröffentlicht hat, soweit sie noch zu entziffern waren (Seite 🖎 bis 🖈, vgl. Vorwort S. IX), ausserdem eine Abhandlung über das Astrolabium (Sachau, Kurzes Verzeichnis p. 32 No. 37, 2).

Aus dem Kreise seiner Schüler sind besonders zwei bekannt geworden. Athanasius von Balad, Patriarch von Antiochia (gest. 683, Barhebr. Chron. Eccl. I 287), und Takob von Edessa, der berühmte Grammatiker (gest. 708).2) Dieser zeichnete sich wie sein Lehrer durch astronomisches. geographisches und physikalisches Wissen aus, zu dessen Verwertung ihm seine Scholien zur hl. Schrift Gelegenheit gaben; auch machte er sich chronologische Untersuchungen zur Aufgabe. In derselben Richtung bewegten sich endlich die Studien, durch welche der Schüler und Freund dieser beiden Männer, der spätere Araberbischof Georg (gest. 724) sich Verdienste erwarb. Er ist der Verfasser einer Abhandlung über den Kalender in metrischer Form (BO I 495); aus seinem umfangreichen Briefwechsel hat Ryssel die Stücke astronomischen Inhalts in dieser Zeitschrift (Bd. VIII, S. 1-55)3) allgemein zugänglich gemacht. Georg ist der letzte, von welchem wir Bestimmtes über mathematische Studien wissen, wenn auch noch lange nach ihm die griechische Sprache in dem Kloster gepflegt wurde.4)

I) Chron. Eccl. I 267; BO II 90. W. WRIGHT l. l. p. 825.

<sup>2)</sup> Vgl. MERX, Historia artis grammaticae apud Syros, in Abhandl. f. d. K. d. Morg. IX 2, cap. IV—VI, bes. p. 42.

<sup>3)</sup> Vgl. Ryssel, Georgs des Araberbischofs Gedichte und Briefe, Leipz. 1891, p. 112 sq.

<sup>4)</sup> Von Zeitgenossen ist noch zu nennen Julianos, der Nachfolger des Athanasius auf dem Patriarchenstuhl (687-708), von Späteren der berühmte

Die Erscheinung, dass gerade chronologische und astronomische Gegenstände grössere Beachtung fanden, erklärt sich leicht aus den praktischen Bedürfnissen des kirchlichen Lebens.<sup>1</sup>) In noch höherem Masse gilt dies von der Musik, und findet sein Seitenstück in den abendländischen Klöstern.<sup>2</sup>)

Von den übrigen syrischen Klöstern lässt sich nichts Aehnliches berichten; wenn man von berühmten Lehrern und »Philosophen« liest, zeigt sich bei genauerer Prüfung, dass ihre Leistungen sich auf eine Anleitung zum Lesen und Verstehen der hl. Schrift und zur Erfüllung der gottes-

Dionysius von Tell-Mahrê, Patriarch von 817—845; er fand in dem Kloster seine letzte Ruhestatt (Chron. Eccl. I 343—385). Es scheint, dass ein Brand kurz vor seiner Erhebung zur Patriarchenwürde Kloster und Kirche zerstört hatte, denn er befand sich um diese Zeit in dem Kloster Mâr Jaʿqôb, »weil die Insassen von Qennešrîn sich zerstreut hatten« (مناورة المناورة والمناورة وا

I) Auch der astrologische Aberglaube förderte die Beschäftigung mit der Astronomie; vgl. die Schrift des Sergius von Rîs ain über den Einfluss des Mondes, Sachau, Inedita p. VIII und Lo bis Lon. Es ist bekannt, dass Barhebräus die Hauptereignisse seines Lebens mit den Konstellationen in Zusammenhang brachte und auf Grund derselben seinen Tod ankündigte: Chron. Eccl. II 465. Vgl. den Bericht über die Sternkunde der Chaldäer Hist. dyn. p. 72.

<sup>2)</sup> Vgl. Schiller, Gesch. d. Pädag., über Hrabanus Maurus, p. 59: » Arithmetik und Geometrie haben lediglich mystische Bedeutung; erstere kommt höchstens für die Berechnung der Kirchenfeste zu praktischer Verwendung.... Musik und Astronomie werden viel höher gestellt; ohne erstere hält Hrabanus überhaupt Keinen des geistlichen Amtes würdig, die letztere muss der Kleriker unbedingt verstehen«.

dienstlichen Obliegenheiten beschränken. Die umfassendsten Belege hiezu liefert die Geschichte des Klosters Bêth 'Âbhê, 1) die sich über einen Zeitraum von mehr als zwei Jahrhunderten erstreckt, eine unschätzbare Quelle für die innere Geschichte des orientalischen Klosterlebens Was Thomas von Margâ zum Ruhme des geliebten Klosters beizusteuern vermochte, hat er in seinem Buche gesammelt; dieser Absicht verdanken wir auch seine Nachrichten über die Unterweisung, welche die frommen Väter ihren Schülern in den zum heiligen Leben notwendigen Dingen zukommen liessen, und über die Schulen, welche in der Umgebung des Klosters gegründet wurden. Schon Assemani hat die Quelle in seiner Abhandlung De scholis et litterarum studiis (BO III 2, p. 919 sq.) ausgiebig verwertet; allein seine Darstellung bedarf in mancher Hinsicht der Berichtigung und Einschränkung.

Dem Gründer und ersten Abt des Klosters, Mâr Jacqôb, werden achtzig Schüler zugeschrieben (H. M. II 100, 101), deren Namen im Buch des Lebens verzeichnet stehen, darunter die zwei Brüder Joseph und Abraham (H. M. II 107-109). Sie verweilten von Jugend auf in diesem Kloster und empfingen alles, was die Lebensweisheit erfordert und verlangt, durch die Lehre dieses Trefflichen (H. M. I 60, 2: .(دعكمت بعدهدا سلموا كاعدا: عنى عدها بمدورة بماعدة). Die Uebersetzung, welche Assemani von dieser Stelle giebt (BO III 2, p. 936): »atque ab eodem beato viro universam philosophiam et scientias cum illa coniunctas edocti fuerunt«, hat nicht die mindeste Berechtigung. Denn Thomas versteht unter Philosophie nichts anderes als das beschauliche Leben der Asketen (H.M. I Introd. CXVIII und CXIX, n. 3; II 42, 237) und denkt noch weniger an irgend welche mit der Philosophie verknüpfte Wissen-

<sup>1)</sup> BUDGE, The Book of Governors: The Historia Monastica of Thomas Bishop of Marga A. D. 840, London 1893. Vol. I. The Syriac text, introduction etc.; Vol. II. The English translation. Weiterhin citiert als H. M. I und II.

schaften, die Mâr Ja'qôb seinen Schülern überliefert hätte. Welche merkwürdigen Vorstellungen über die griechischen Weisen und ihre Geheimnisse im Umlauf waren, lehrt das 13. Kapitel des fünften Buches, worin Thomas von Pythagoras, Homer, Plato, Hippokrates spricht. Es genüge, die Stelle über Plato hier anzuführen (H. M. I 298, II 531 bis 532): »Und über Plato, welcher weiser war in der Philosophie als alle, und welcher einen glänzenden Ruf unter den Athenern erlangte, wird gesagt und geschrieben, dass er sich eine Zelle im Herzen der Wildnis erbaute, weitab von den Wohnsitzen der Menschen, und dass er das Gesetzbuch des seligen Moses nahm und drei Jahre lang über den Vers »Höre Israel, der Herr dein Gott ist Einer« nachdachte, bis Gott, der Herr der Welt, sein Bemühen und seine ernste Sorge sah und ihm seine Gnade verlieh, so dass er (endlich) ausrief und schrieb: »Der Gott der Juden ist Einer nach seiner Natur, und Drei in den Personen.« - Auch die übrigen Philosophen erlangen ihre Weisheit und geheimnisvolle Macht über die Natur durch jahrelange Meditation in tiefster Einsamkeit, durch beharrliches Schweigen. Um wieviel mehr, fährt Thomas fort, muss Gott den heiligen Männern, welche seine Gebote beobachten, und welche sich nach seinem Willen durch Hunger und Durst, durch Leiden, Thränen und Gebet bei Tag und Nacht kasteien, nicht die Weisheit dieser Welt, wonach sie nicht verlangt haben, sondern das Königreich verleihen, für welches sie leiden, und sie hier schon sich dessen Unterpfandes erfreuen lassen?1) So sonderbar im ersten Augenblick derartige Vorstellungen von den griechischen Philosophen erscheinen, so

begreiflich werden sie bei näherer Ueberlegung. Denn was ist natürlicher, als dass das Weisheitsideal des orientalischen Mönchtums auf die sagenhaften griechischen Weisen übertragen wurde, nachdem jede Kenntnis von dem wirklichen Inhalt griechischer Philosophie in den Klöstern verschwunden war?

In die Blütezeit des Klosters fällt eine auch von Assemani (BO III 2, p. 935) erwähnte Begebenheit, welche ein interessantes Streiflicht auf das Verhältnis der Mönche von Bêth 'Âbhê zu Schule und Unterricht wirft. Der Katholikos Mâr Išô'jahbh III. hatte dem Kloster, aus welchem er hervorgegangen war, eine glänzende Kirche gebaut. Zum weiteren Beweise seiner dankbaren Anhänglichkeit wollte er es auch mit einer Schule beschenken: Schule und Kloster sollten ein einziger Organismus werden, in der Schule sollten die Knaben Unterweisung in den zum Lesen und Verstehen der heiligen Schriften notwendigen Dingen empfangen, um dann gründlich vorbereitet für ein frommes Leben in die Gemeinschaft der Brüder aufgenommen zu werden. 1) Kaum war jedoch der Plan bekannt, so erhob sich das ganze Kloster wie ein Mann gegen den Katholikos. Es geht nicht an, erwidert man ihm, dass wir in unsern frommen Betrachtungen durch

das Absingen der Psalmen und Hymnen und durch den Lärm der Schuljugend gestört werden . . . Wir haben weder in Schriften die Nachricht gefunden noch mündlich Kunde davon erhalten, dass je etwas derartiges in den Klöstern unserer Väter Gebrauch gewesen sei. Unsere Bestimmung ist, zu weinen und zu seufzen, während wir in unsern Zellen sitzen, gemäss der Lehre, die wir aus den Büchern lernten und von unserm Vater Mar Ja'qôb empfingen . . . - Vergeblich weist Isô'iahbh hin auf die Vermehrung und Ausbreitung des Ruhmes des Klosters, auf die Rücksichten der Dankbarkeit gegen ihn selbst, auf seine Amtsgewalt, durch die er sich Gehorsam erzwingen könne: die Mönche bleiben unerbittlich: eher wollten sie sich anderswo eine neue Heimat suchen. Und wirklich verliessen siebzehn Mönche, ihnen voran der Abt Qâmîšô und sein Nachfolger Berâz Sûrîn, während der Nacht mit dem Sarge des Mâr Ja'qôb unter Weinen und Wehklagen das Kloster; auch die übrigen rüsteten sich zum Aufbruch. Unter solchen Umständen blieb dem Katholikos keine Wahl, er musste seinen Lieblingsgedanken aufgeben.

Ganz im Gegensatz hierzu stand das Verhalten der Mönche gegen Einzelne, Knaben oder Erwachsene, die als Novizen Aufnahme suchten. Gerade die Besten machten es sich zur Aufgabe, den Ankömmling in Allem zu unterrichten, was ihm für seinen Klosterberuf zu wissen nötig war; hieraus ergab sich jenes vertraute persönliche Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler, dessen so häufig Erwähnung geschieht. Das Lesen und Verstehen der heiligen Schrift, die täglich vorgeschriebenen Gebete und Hymnen, die Assistenz bei den kirchlichen Feiern und Gottesdiensten, vor allem aber die besonderen Satzungen des Klosters und die Praxis des asketischen Lebens lernte

<sup>1)</sup> H. M. II 24, 44, 77, 100, 107, 122, 226, 237, 306, 378, 415, 597, 616 u. a. m.

der Novize von seinem Vorbild und Lehrer. Dennoch können wir nicht behaupten, dass man mit dieser scheinbar selbstverständlichen Pflicht es immer ernst nahm. Besonders auf einem Gebiet konnten die Folgen einer allzusehr hervortretenden Beschaulichkeit nicht ausbleiben, auf dem Gebiet der gottesdienstlichen Ordnung und des kirchlichen Gesanges. Wiederholt hören wir von eingerissener Verwirrung in Klöstern und Dörfern infolge allzu sorgloser Ueberlieferung von Generation zu Generation. Dann wurde es notwendig, dass eine energische Hand zugriff, um Ordnung zu schaffen und für die zu einem würdigen Gottesdienste unerlässlichste Vorbedingung zu sorgen, für Kenntnis des Lesens und Kirchengesanges. So suchte Mâr Išô jahbh, der oben erwähnte Katholikos von Adiabene, Ordnung und Einheit des Gottesdienstes wiederherzustellen (H. M. II 203); wir gehen schwerlich fehl, wenn wir jenen Versuch, in Bêth 'Âbhê eine Schule zu gründen, die dann nach dem Dorf Kûphlânâ verlegt wurde, nicht nur mit der Verherrlichung des Klosters, sondern auch mit triftigen Gründen dieser Art in Zusammenhang bringen. Aehnliche Zustände am Anfang des achten Jahrhunderts waren die Veranlassung, dass der heilige Lehrer Rabban Bâbhai aus Gĕbhîltâ in Tîrhân zur Reform der in Verfall geratenen gottesdienstlichen Gesänge und Kunstregeln herbeigerufen wurde. 1)

<sup>1)</sup> H. M. Buch III, c. 1: Ueber den gesegneten Lehrer Rabban Bâbhai; c. 2: Ueber die Schulen, welche Rabban gründete, und deren Namen; c. 3: Ueber die Bücher, welche dieser Rabban Bâbhai versasste, und das Ende seines Lebens. I 141 sq. II 289 sq.

stimmt, als dass man mit einiger Wahrscheinlichkeit Vermutungen über den Inhalt aussprechen könnte.

Nach dem Tode dieses »Meisters der Meister« wandelte Rabban Gûrjâ in Lehre und Leben die Pfade seines Lehrers, und erzog den Mâr Cyriacus zu gottseligem Leben. Von dem glühenden Verlangen beseelt, sich »zum Geistesringen in die Reihen derjenigen einzutragen, welche den Leib und seine Lüste bekämpfen«, machte dieser sich auf nach Bêth 'Âbhê, als Rabban Mâr Ahâ des Klosters Abt war; nach Ablauf der Zeit seines Dienstes im Kloster erhielt er die Erlaubnis, eine einzelne Zelle zu beziehen, um sich ganz der Meditation und Selbstpeinigung hinzugeben. Seltsame Dinge werden hierüber berichtet, angesichts deren wir nicht mehr überrascht sind, dass ihm die Gabe des Wunders zu teil wurde und sein Geist durch Visionen Aufschluss über verborgene und künftige Dinge erhielt.

Dies mag genügen, um zu zeigen, dass den Männern von Bêth 'Âbhê jeder Gedanke an eine Beschäftigung mit profanen Wissenschaften fremd war. Ebenso vergeblich suchen wir in der Geschichte des jakobitischen Klosters Mår Mattai nach Spuren einer solchen Thätigkeit, wenn wir von Severus bar Šakkû zunächst absehen. So zahlreich die Stellen sind, an denen Barhebraeus der Mönche von Mâr Mattai gedenkt, 1) - von Pflege profaner Wissenschaft weiss er nichts zu berichten. Vergebens sehen wir uns nach Anzeichen oder Beweisen dafür um. dass in dem berühmten und einflussreichen Kloster die Mönche sich durch literarische und wissenschaftliche Bildung auszeichneten, dass etwa eine Schule eine gewisse encyklopädische Bildung von Geschlecht zu Geschlecht überlieferte; nirgends giebt Barhebraeus auch nur die geringste Andeutung davon, dass dort jemals eine Art jakobitischer Universität bestanden habe, wie sie Abbé MARTIN (De la métrique chez les Syriens in den Abh. f. d.

<sup>1)</sup> Chron. Eccl. I 343. 381. 511. 515. II passim.

K. d. Morg. VII 2 p. 6) in der Zeit des Severus voraussetzt, wenn er von dem Kloster sagt: Ȉ l'époque dont nous parlons, son rôle était prépondérant parmi les Monophysites orientaux. Tout ce que cette fraction de l'Église syrienne comptait de plus marquant y envoyait ses fils pour qu'ils y fussent élevés dans les sciences sacrées et profanes; c'était une université monophysite, une école de littérature, une pépinière d'écrivains . . . « und weiter unten » Jacques (d. i. Severus) est le plus remarquable des écrivains sortis de Mar Mathaï, au moins parmi ceux connus jusqu'à ce jour«. Ist es denkbar, dass Barhebraeus von einer in seine eigene Zeit hineinreichenden Institution von so hervorragender Bedeutung für seine Kirche nichts weiss oder nichts berichtet, während er doch sonst sich über die Verhältnisse des Klosters aufs beste unterrichtet zeigt? Wie sollen wir es erklären, dass er, der als Maphrian (1264 bis 1286) eine so segensreiche Thätigkeit gerade auf dem Gebiet der geistigen Förderung seines Klerus und der Verbreitung wissenschaftlicher Bildung entfaltete, diesen Brennpunkt des geistigen Lebens nicht der Erwähnung wert gefunden hätte? Muss es nicht auffallen, dass wir nie und nirgends die Namen von Männern verzeichnet finden, welche ihre literarische Ausbildung dem Kloster verdanken? Denn von Severus selbst berichtet Barhebraeus ausdrücklich das Gegenteil. Man mag dem argumentum ex silentio noch so wenig Gewicht beimessen: hier, wo es einer durch kein direktes Zeugnis gestützten Vermutung gegenübersteht, hat es seine Berechtigung.

Während wir bei Abbé MARTIN die Beweise für die von ihm aufgestellten Behauptungen vermissen, hat MERX in seiner Historia artis grammaticae apud Syros<sup>1</sup>) so erschöpfend als möglich die Umstände und Gründe erörtert, welche der Annahme einer Schultradition und somit

<sup>1)</sup> Abh. f. d. K. d. Morg. IX 2, cap. XI, 209 sq.

den Aufstellungen Abbé Martin's zur Stütze dienen können. Die Momente, welche zur Begründung der von uns in Frage gestellten Ansicht beigebracht werden, beruhen im Wesentlichen auf der Betrachtung von Inhalt und Gesamtanlage der Dialoge¹) und auf der Auslegung des Begriffes der thûlmâdhâ.

Niemand wird leugnen, dass der Stoff, welchen Severus in seinem »Buch der Dialoge« behandelt, etwa dem entspricht, was als Trivium und Quadrivium im lateinischen Westen die Summe der weltlichen Bildung darstellte; ja in manchen Stücken - durch Hinzufügung der wertvollen Dialoge über Poetik und über den Reichtum der syrischen Sprache - geht Severus noch darüber hinaus. Der Vergleich mit den Institutiones divinarum et saecularium literarum des Cassiodorius Senator, bezw. dessen Encyklopädie De artibus ac disciplinis liberalium literarum, oder den entsprechenden Teilen der Origines des Isidorus Hispalensis bietet sich von selbst dar; weniger darf man dabei an Männer wie Boetius denken. Dennoch kommt diesen Werken in der Geschichte des Unterrichts eine durchaus andere Stellung zu. Ihr unmittelbarer Zusammenhang mit der untergehenden klassisch-heidnischen Welt liegt klar zu Tage; seit der Aufnahme dieser Bildungselemente in die Klosterschulen durch Benedikt von Nursia bilden sie die unbestrittenen Normen alles Unterrichts das ganze Mittelalter hindurch. Im Gegensatz dazu das unvermittelte Auftauchen dieser Encyklopädie des Severus, ohne dass wir vorher Spuren verwandter Schultradition innerhalb des syrischen Klosterwesens, vor allem in Mâr Mattai selbst, entdecken konnten, ohne dass sich etwa nach Severus ein bestimmter Einfluss seines Werkes nachweisen liesse. Es bedarf kaum des Hinweises auf die Gründe dieser Ver-

<sup>1)</sup> Hist. art. gramm. p. 209: Quodnam vero institutionis genus in coenobio Sti Matthaei excultum sit, ipsius Iacobi libri docent, quos in usum discentium scriptos esse eorum conditio suadet; vgl. noch p. 210 sq.

schiedenheit. Im Westen sind Staat und Kirche auf einander angewiesen, hier muss der Klerus, in dessen Händen das ganze Bildungs- und Erziehungswesen liegt, selbst wider seine Neigung¹) den weltlichen Wissenschaften einen gewissen Einfluss einräumen; im Osten dagegen zeitigt der herrschende Islam eine kräftige Kultur und pflückt die edelsten Früchte griechischer Geistesbildung, während die christlichen Sekten, von der Beteiligung am politischen Leben so gut wie ausgeschlossen, zu thatenlosem Dahinvegetieren verurteilt, ohne die kräftigen Impulse, welche das Gefühl der Macht den Arabern verleiht, immer tiefer in Unwissenheit und Gedankenarmut zurücksinken.

Es ist lehrreich, die Symptome dieses Verfalls durch das 12. und 13. Jahrhundert zu verfolgen; für die Beurteilung des Severus bar Šakkû ergiebt der Vergleich mit dem Bildungsgrade der Höchstgestellten seiner Zeitgenossen erst den rechten Massstab.

Barhebraeus berichtet von dem Maphrian Dionysius (1112—1142), dass er Bücher schrieb und Lehrer anstellte.²) Gegen die zunehmende Lockerung der Kirchenzucht und das Ueberhandnehmen von Bestechung und Aemterkauf war er machtlos.³) Sein Nachfolger Lazarus (1143—1164) aus dem Kloster Mâr Sergîs, »reich an erworbenem Wissen und natürlichem Verstand«,⁴) unstreitig ein hervorragender und vom besten Willen beseelter Mann, sucht im Verein mit dem thatkräftigen Bischof Juḥanan von Mardîn den eingerissenen Missbräuchen zu steuern, ohne jedoch bei dem Patriarchen Athanasius bar Ķeṭreh († 1166) Entgegenkommen und Verständnis zu finden.⁵) Nach seinem Tode

<sup>1)</sup> Schiller, Gesch. d. Päd. p. 49. 50.

<sup>2)</sup> Chron. Eccl. II 317: العمر معمول المادة عمر المادة عمر المادة المادة

<sup>3)</sup> Chron. Eccl. II 319. 323. 325.

<sup>4)</sup> Chron. Eccl. II 333: Lalas Longo Lilolis Las.

<sup>5)</sup> Chron. Eccl. I 513. 515.

erlangt Juhanan Sarûgâjâ, der Archimandrit des Klosters Mâr Ja'qôb, unter dem Widerspruch der Tegritenser das Maphrianat (1164-1188). 1) Er war nach dem Berichte des Barhebraeus kaum imstande, seinen Namen zu schreiben: seine Unwissenheit war so gross, dass die Bischöfe des Westens ihn für unwürdig hielten, die Weihe des neuen Patriarchen (Mâr Michaël 1166-1199) vorzunehmen, und dass ihm auch seine Untergebenen mit wenig Achtung begegneten.2) Dass die Kirchenspaltung unter den beiden Gegenmaphrianen Gregorius (1189-1214) und Bar Ma'seh (1189-1203) die verderblichsten Folgen nach sich zog, bedarf keiner Erörterung.3) Auf Gregorius folgt Ignatius (1215-1222), von dessen Verdiensten um die Hebung der jakobitischen Kirche weiter unten die Rede sein wird. Schon nach sieben Jahren wird er zum Patriarchen erhoben (1222-1252) und ordiniert als solcher zwei Maphriane. Der erste ist Dionysius Kefarsalţâjâ, Bischof von Gozarta (1222—1231); von ihm sagt Barhebraeus): معرياه طروسما عده عددا. عدد العددا عيا ١٥٥ محسدا. عدد سكم من نكولاه حكولاً. عصمه من همن دانلا من كم الما المرا Und و مده معدداً إلى معدداً بدهما مدار مدهدا مدرا مرار المرار الم die östlichen Jakobiten gaben sich mit diesem zufrieden, weil er eine imposante Gestalt besass und sein Gesang in den Kirchen lieblich klang und er schön amtierte und auch eine schreibgewandte Hand hatte, während sein Verständnis der heiligen Schriften und seine wissenschaftliche Bildung schwach war.« Sein Nachfolger Mâr Juhanan bar Ma'danî (1232-1253) machte den Gläubigen noch weniger Freude, da er an Vorzügen des Leibes sich mit seinem Amtsvorgänger nicht messen konnte und durchaus nicht imstande war, eine Predigt zu halten: عنا عنا

<sup>1)</sup> Chron. Eccl. II 357. 359.

<sup>2)</sup> Chron. Eccl. II 361. 373. 375.

<sup>3)</sup> Chron. Eccl. II 377. 385.

<sup>4)</sup> Chron. Eccl. II 403.

إلا المعنوب ا

Erweist sich schon die Geschichte von Mar Mattai in keiner Weise der Annahme förderlich, dass irgendwo bei den christlichen Syrern noch nennenswerte gelehrte Studien betrieben wurden, so ergänzen und bestätigen diese Nachrichten des Barhebraeus über die höchsten kirchlichen Würdenträger vor und aus der Zeit des Severus das Bild von dem Verfall der Lehreinrichtungen in der jakobitischen Kirche des Ostens. In einer Zeit, wo es nicht einmal gelang, die wichtigsten Kirchenämter mit Männern von ausreichender Bildung zu besetzen, das Bestehen einer »université monophysite« anzunehmen, an welcher die monophysitischen Jünglinge in den »sciences sacrées et profanes« unterrichtet wurden,3) ist eine sehr bedenkliche Konstruktion, besonders wenn man sich auf kein anderes Beweismittel als die »Dialoge« des Severus stützen kann. Um so dringender erhebt sich daher die Frage: was lässt sich aus den Nachrichten des Barhebraeus über Severus' Leben und Bildungsgang für die Entstehung der Dialoge erschliessen? Welche Angaben in dem Buche selbst lassen sich für die Beantwortung dieser Frage verwerten? Lassen sich die von Severus benützten Quellen feststellen und worauf weisen dieselben?

Es wird kaum einem Widerspruch begegnen, wenn wir annehmen, dass der berühmte Maphrian im Kloster Mår Mattai persönlich von solchen Mönchen Erkundigungen einzog, welche Severus noch selbst gekannt hatten. 4) Wir

<sup>1)</sup> Chron. Eccl. II 407.

<sup>2)</sup> Chron. Eccl. II 407. 411.

<sup>3)</sup> Abbé Martin, De la metr. p. 6.

<sup>4)</sup> Barhebraeus kam 1264 als Maphrian nach dem Osten (Severus starb 1241).

besitzen also eine fast gleichzeitige Quelle, auf die wir das grösste Gewicht legen müssen. Die in Frage kommende Stelle aus Barhebraeus' Chron. Eccl. 1) lautet: المحد إلى المحدد الم

»Um diese Zeit wurde rühmlich bekannt der Bischof Ja'qôb im Kloster Mâr Mattai, Severus bar Šakkû. Dieser war schon von Natur sehr scharfsinnig veranlagt und zog aus eifrigem Studium von Büchern als Autodidakt geistigen Gewinn. Denn bloss die Grammatik und das erste Buch der Logik eignete er sich an unter Bar Zôcbî, einem nestorianischen Mönch aus dem Kloster Bêth Kôkê in der Landschaft Arbîl, und wurde durch arabische Schriften über Logik und Philosophie erleuchtet von Kemâl ed-dîn ibn Jûnus, dem Philosophen von Mosul, dem ersten seines Zeit-Er verfasste jenes Buch, welches er »Dialoge« nannte, und darin spricht er über die verschiedenen Wissenschaften im Auszug. Als der greise Patriarch Ignatius von seinem Ruf hörte, wurde er von dem Verlangen ergriffen, ihn zu sehen, und berief ihn durch eine Botschaft zu sich. Als er sich aber aufmachte, um dem Ruf Folge zu leisten, erkrankte er unterwegs und kehrte nach Mosul

<sup>1)</sup> II 409. 411.

zurück, wo er starb. Er wurde nach dem Kloster Mâr Mattai gebracht und dort beigesetzt im Jahr 1552 der Griechen (== 1241 n. Chr.). Er besass eine Menge von Büchern, und sie wurden alle in die Schatzkammer des Fürsten von Mosul verbracht.«

Schon die Thatsache, dass ein Angehöriger der monophysitischen Kirche, in welchem das Streben nach Geistesbildung und das Interesse an weltlicher Wissenschaft wach geworden ist, sich veranlasst sieht, bei Nestorianern und Muslimen in die Schule zu gehen, 1) nötigt zu dem Schlusse, dass bei den Jakobiten im Osten die weltlichen Unterrichtszweige völlig darniederlagen. Ein Bildungsgang wie der von Barhebraeus geschilderte ist für den Schauplatz, auf welchem sich das Leben des Severus abspielt, eine auffällige Erscheinung. Es ist kaum nötig, an den uralten Hass zwischen Nestorianern und Jakobiten zu erinnern, der selbst in Aeusserlichkeiten wie Schrift und Grammatik zur Trennung führte. Doch lässt sich nicht leugnen, dass unter der muslimischen Herrschaft bisweilen eine ruhigere Auffassung des religiösen Gegensatzes Geltung erlangte; dafür zeugt die kurz vor dem Tode des Maphrians Dionysius erfolgte feierliche Versöhnung desselben mit dem Katholikos Ebedjesu als dem Vertreter der nestorianischen Kirche.2) Dieses öffentlich besiegelte freundschaftliche Verhältnis erhielt sich noch unter dem Maphrian Lazarus, 3) es findet möglicherweise auch in den Beziehungen des Severus zu Juhanan bar Zôcbî und (falls die Angaben von Abbé Martin stichhaltig sind - Merx bestreitet Hist. art.

I) Das wird auch von Abbé MARTIN eingeräumt: C'est probablement à la fin de son éducation littéraire et scientifique, après avoir terminé complètement ses études, telles qu'on les faisait alors chez les Syriens(!), qu'il entra au couvent de Mar Mathai et qu'il y fit profession de la vie religieuse (De la métrique p. 5). Ein offenbarer Widerspruch mit der obenerwähnten, dem Kloster zugeschriebenen Stellung.

<sup>2)</sup> Chron. Eccl. II 331.

<sup>3)</sup> Chron. Eccl. II 337.

gramm. p. 215 die Abhängigkeit des Severus von Zô'bî) in der Begründung der »École mixte« seinen Ausdruck,') und später wieder bei der Inthronisation und beim Tode des Barhebraeus.²) Wieviel davon dem Verdienst der leitenden Persönlichkeiten zuzuschreiben ist, wieweit das Solidaritätsgefühl gegenüber dem Islam oder die Zurückdrängung des dogmatischen Zankes durch die allgemeine Notlage eingewirkt hat, bleibe dahingestellt. Merkwürdiger und für die Beurteilung des Severus zugleich wichtiger ist sein Verhältnis zu Kemâl ed-dîn ibn Jûnus.

Wir lesen über seine Leistungen auf den Gebieten der Philosophie und Mathematik bei Ibn Challikan<sup>3</sup>):

<sup>1)</sup> Abbé Martin, Journ. asiat. 1872 I p. 311; De la métrique p. 5: »nous en avons parlé comme du plus célèbre grammairien de l'École mixte, c'est à dire de cette École syrienne qui fondant ensemble les traditions Nestoriennes et les traditions Jacobites, rapprocha insensiblement les deux courants grammaticaux, existant dans la littérature araméenne«. Es erscheint sehr fraglich, ob man von einer »Schule« sprechen kann, wo alle Anzeichen eines Einflusses auf spätere Grammatiker fehlen, abgesehen von einigen Stellen bei Barhebraeus, den man gewiss nicht als »Schüler« des Severus bezeichnen wird. Zudem liegt es näher, die Uebereinstimmung auf die beiden gemeinsame Quelle, Juhanan bar Zô°bî, zurückzuführen. Ueber diesen vgl. Merx, Hist. art. gramm. 158—177.

<sup>2)</sup> Chron. Eccl. II 435. 473. 475.

<sup>3)</sup> Vitae illustrium virorum ed. Wüstenfeld IX 22 (No. 757);
Ibn Khallikan, transl, by Slane III 466. Abû'lfath Mûsâ ibn Abî'lfadl
Jûnus ibn Muhammad ibn Man'ah ibn Mâlik ibn Muhammad Kemâl eddîn, geboren zu Mosul 1156, starb ebenda 1242, überlebte somit Severus
noch um ein Jahr. Ibn Challikan († 1282) war persönlich bekannt mit
Kemâl ed-dîn: ٩٢٩ عند من الموانسة والمودة الاكيدة وبين (= 1229)

قرير المودة الاكيدة الاكيدة الكيدة المارة المودة الاكيدة والمودة الكيدة والمودة والمودة

وصلت كتب نخر الدين الرازى الى الموصل وكان بها اذذاك جماعة من الفضلاء لم يفهم احد منهم اصطلاحة فيها سواد وكذلك لمّا وقف على الارشادات للعميدى حلها في ليلة واحدة واقرأها على ما قالوه وكان يدرى فن الحكمة والمنطق والطبيعى والالهى والطب ويعرف فنون الرياضة من اقليدس والهيئة والمخروطات والمبسوطات والجسطى وانواع الحساب المفتوح منه والجبر والمقابلة والارثماطيقي وطريق الخطائيين والموسيقي والمساحة معرفة لا يشاركه فيها احد غيرة الا في ظواهر هذه العلوم دون دقائقها والوقوف على حقائقها به

»Als die Werke des Fahr ed-dîn er-Râzî nach Mosul kamen, und zwar zu einer Zeit, als eine Menge von trefflichen Männern sich dort befand, verstand keiner von ihnen die von ihm darin angewandte wissenschaftliche Terminologie ausser Kemâl ed-dîn, und in gleicher Weise löste er, als er sich mit den iršâdât des 'Amîdî') beschäftigte, in einer einzigen Nacht die darin vorkommenden Schwierigkeiten und veranlasste deren Studium, wie man sagt. Er kannte die Wissenschaft der Philosophie, Logik, Physik, Theologie und Medizin und beherrschte die verschiedenen Zweige der Mathematik von Euklid und die Astronomie und die Kegelschnitte und die mittleren Bücher²) und

wohl aber nennt er ihn gleich Barhebraeus علامة زمانه واوحد اوانه والله مصنفات في نهاية الجودة والمحقة زمانه واوحد اوانه المحقق und führt in der Liste seiner Schriften auch eine logische عيون المنطق und eine astrologische كتاب عيون المنطق an (ed. Müller I 308).

Dasselbe bei Ibn Abî Uşeibi ah I 306. SLANE op. cit. II 660 u. note 5.

<sup>2)</sup> Das im Text stehende مبسوطات giebt keinen Sinn und ist offen-

den Almagest, die Arten des gemeinen Rechnens<sup>1</sup>) und die Algebra und die Zahlentheorie und die Methode der beiden Fehler,<sup>2</sup>) die Musik und Landvermessung in einem Umfang, dass ihm darin keiner gleich kam ausser in den offen zu Tag liegenden Teilen dieser Wissenschaften, ohne ihre Feinheiten und das Eingehen auf ihre (tieferen) Wahrheiten.«

ومن يقف على هذه الترجمة :(«Aehnlich weiter unten المغالات في حق الشيخ ومن كان من اهل تلك البلاد وعرف ما كان عليه الشيخ علم انى ما اعز به وصفا ونعوذ بالله من الغلو والتساهل في النقل وقد ذكره ابو البركات المبارك ابن المستوفى في تاريخ اربل فقال هو عالم مقدّم ضرب في كل علم وهو في علم الاوائل كالهندسة والمنطق وغيرهما ممن يشار اليه حل اقليدس والمجسطى على الشيخ شرف الدين المظفر بن محمد بن المظفر الطوسى على الشيخ شرف الدين المظفر بن محمد بن المظفر الطوسى القارى يعنى صاحب الاصطرلاب الخطى المعروف بالعصا ثم قال ابن المستوفى ووردت عليه مسائل من بغداد في مشكلات عذا العلم نحدّها واستصغرها ونبّه على براهينها بعد ان احتقرها.

bar Corruptel aus מגעשלויי. Dies bedeutet aber nicht »mean proportionals« (SLANE), sondern die sogenannten »mittleren Bücher«, welche dem Studium des Almagest vorausgeschickt wurden, bei Barhebraeus אוליים (Chron. Syr. ed. Bruns et Kirsch p. 222), Hist. Dyn. ed. Pocock p. 77 וلكتب المترسطات. Vgl. Steinschneider, Die mittleren Bücher der Araber und ihre Bearbeiter in Zeitschr. f. Math. u. Physik X 1865 p. 456 fgd.

<sup>1)</sup> Dozy, Suppl. II 238. SLANE op. cit. III 474.

<sup>2)</sup> Nach Mohammad ibn Mûsâ al-Hwârizmî, vgl. HANKEL, Zur Geschichte der Math. in Altertum und Mittelalter p. 259; CANTOR, Gesch. d. Math. I<sup>2</sup> 689.

<sup>3)</sup> Ibn Chall. IX 24 Z. 14. - Weitere Belege 25 Z. 5, 22 Z. 3 v. u.

»Und wer diesen Bericht liest, möchte mich wohl der Uebertreibung der Verdienste des Gelehrten zeihen; aber wer zu den Bewohnern dieser Stadt gehört und das versteht, womit der Gelehrte sich beschäftigte, der weiss, dass ich nicht aufgebauscht habe bei seiner Schilderung - Gott behüte uns vor Uebertreibung und Leichtfertigkeit im Berichten! Es erwähnt ihn auch Abû'lbarakât al Mubârak ibn al Mustaufi in seiner »Geschichte von Irbil«, indem er sagt: er war ein Gelehrter ersten Ranges, beschlagen in jeglicher Wissenschaft, und besonders in den Wissenschaften der Alten wie Geometrie und Logik u. a. ein Vorbild. Er erwarb sich das Verständnis des Euklid und des Almagest unter dem Gelehrten Šaraf ed-dîn al Muzaffar ibn Muhammad ibn al Muzaffar at-Tûsî dem Koranleser, dem Erfinder des Linearastrolabs, das bekannt ist als »Stab«. Weiter sagt Ibn al Mustaufi: es wurden ihm von Bagdad aus Fragen über strittige Punkte dieser Wissenschaft vorgelegt, er löste sie aber mit leichter Mühe und machte die Beweise dafür bekannt, nachdem er sie leicht befunden hatte «

Die folgende Stelle, nach dem Bericht eines ägyptischen Juristen und Mathematikers 'Alam ed-dîn, giebt uns Aufschluss über den encyklopädischen Charakter von Kemâl ed-dîn's Unterricht الله الله عليه فقال لى في الى العلوم تريد تشرع فقال لى في الى العلوم تريد تشرع فقات له في الموسيقى فقال مصلحة هو فلى زمان ما قرأه احد على فانا اريد مذاكرته وتجديد العهد به فشرعت فيه ثم في غيره حتى تشققت عليه اكثر من اربعين كتابا في مقدار ستة اشهر آلي.

»Ich begrüsste ihn und teilte ihm mit, dass ich ihn aufgesucht habe, um unter ihm zu studieren. Da sagte

<sup>1)</sup> Ibn Chall. IX 25 Z. 13.

er zu mir: »Mit welcher Wissenschaft wünschest Du zu beginnen?« Ich erwiderte ihm: »Mit der Musik«. Da sagte er: »Das trifft sich gut, denn seit geraumer Zeit hat sie niemand unter mir studiert, und eine Besprechung darüber und die Auffrischung meiner Kenntnisse ist mir erwünscht«. Darauf begann ich mit der Musik, dann mit anderen Wissenschaften, bis ich in einem Zeitraum von sechs Monaten mehr als vierzig Bücher unter ihm diskutiert hatte.«

Nach alledem kann es kaum einem Zweifel unterliegen, dass auch die Anregung zu den »Dialogen« auf die Vorlesungen des Kemâl ed-dîn zurückzuführen ist. Das Buch selbst ist der überzeugendste Beweis dafür, dass Severus seines Meisters gelehriger Schüler war. <sup>1</sup>) Er hat dann

<sup>1)</sup> Erstaunlicher als der Umstand, dass Kemâl ed-dîn auch Christen in den Profanwissenschaften unterwies, ist die Nachricht bei Ibn Chall. IX 23 Z. 13, dass Christen und Juden sich von ihm Evangelium und Thora erklären liessen, weil sie niemand fanden, der ihnen diese Bücher so gut wie er erklären konnte: وكان اهل الذمّة يقرون عليه التوراة والانجيل ويشرح لهما هذين الكتابين شرحا يعترفون انهم لا يجدون من يوفعها لهم مثالهم مثالهم مثالهم مثالهم مثالهم مثالهم مثالهم مثاله المام المام مثاله المام مثاله المام مثل المام مثاله المام مثاله الما Vorwurf nicht entgehen konnte, in Sachen des Glaubens laxen Grundsätzen zu huldigen; Ibn Chall. IX 26 Z. 3: وكان الشيخ رضه يتهم في دينه لكون العلوم العقلية غالبة عليه وكانت تعتريه غفلة في بعض Er selbst . الاحيان لاستيلاء الفكرة عليه بسبب هذه العلوم آلز scheint daraus kein Hehl gemacht zu haben, wie die Anekdote Ibn Chall. وحكا لى بعض الفقهاء بالموصل ان ابن الصلاح :IX 24 Z. 10 zeigt المذكور سالة ان يقرا علية شيا من المنطق سرّا فاجابة الى ذلك وتردّد اليه مدة فلم يفتح عليه بشيء فقال له يا فقيه المصلحة عندى ان تترك الاشتغال بهذا الفن فقال له ولم ذلك يا مولانا فقال لين الناس يعتقدون فيك بخير وهم ينسبون

sein Wissen durch eifriges Privatstudium zu erweitern gesucht, hat sich eine wertvolle Bibliothek von wissenschaftlichen Schriften gesammelt und sie mit in das Kloster genommen.1) Ueber den Bestand derselben liesse sich bei einer genauen Durchsicht seiner eigenen Schriften vielleicht manches feststellen. Der Umstand, dass der Emir Badr ed-dîn Lu'lu' nach dem Tode des Severus seine Bibliothek nach Mosul in das δημόσιον verbringen liess, macht es wahrscheinlich, dass sie viele Schriften wissenschaftlichen Inhalts umfasste, die in Mosul sicherer aufgehoben schienen als in Mâr Mattai. Für die Vermutung von Wright 2) »that the Christian bishop's library went to light the fires of the public bath« liegt durchaus kein Grund vor; die Zeit war nicht mehr erfüllt von dem Glaubensfanatismus früherer Jahrhunderte, Badr ed-dîn unterhielt die freundschaftlichsten Beziehungen mit dem Maphrian Johannes bar Ma'danî, unter welchem Severus lebte, und überhäufte seinen Nachfolger Ignatius Ṣalîbâ mit Ehren

كل من اشتغل بهذا الفن الى فساد العقيدة فكانك تفسد عقائده فيك ولا يحصل لك من هذا الفن شيء فقبل اشارته وترك قراته.

<sup>1)</sup> Bei Thomas von Margâ finden sich mehrfach Belege dafür, dass die Mönche Bücher als Privateigentum besassen, sei es, dass sie selbst solche verfassten oder abschrieben, wenn sie über die erforderlichen Kenntnisse verfügten, sei es, dass sie sich dieselben durch Kauf erwarben. Gewöhnlich wurden sie beim Tod des Besitzers der gemeinsamen Klosterbibliothek einverleibt (vgl. hiezu die Statuten von Nisibis, Giorn. della Soc. As. Ital. IV p. 191), die auch sonst durch Schenkungen erweitert, aber ebenso gelegentlich wertvoller Stücke beraubt wurde; cf. H. M. I Introd. XXXI, LIX—LXIV. Von der Bibliothek in Mår Mattai ist bei Barhebraeus ausser Chron. Eccl. II 363 (Anm. 42) nirgends die Rede, wohl aber in einer erbaulichen Geschichte von dem nestorianischen Eiferer Rabban Hormizd, der es unternahm, die

<sup>2)</sup> Enc. Brit. XXII p. 853 n. 2.

und Auszeichnungen.<sup>1</sup>) Eher dürfen wir vermuten, dass der Emir die Bücher vor dem frommen Unverstand der Mönche in Sicherheit bringen wollte.

Die Aufnahme in das Kloster Mâr Mattai sicherte Severus Unabhängigkeit von den Wechselfällen eines weltlichen Berufs und gewährte ihm die Möglichkeit, ungestört seinen Studien zu leben. Förderung derselben durch die Mönche konnte er sicher weder erwarten noch finden. Wenn wir daher bei Assemani (BO II 237)2) lesen: בבאב المعتمرة حمومت المحامرة عب المرا معمرا المعتمرة المعتمرة المعربة بے حزید . . . ایک و جن eine Stelle, welcher wir eine zweite aus dem Göttinger Cod. or. 18c beifügen³): حمزيل عدما بدري برمدكم بعد بعدا مرسل بخوط محمل بخد مكل : بالده محمدت والحراس عنوب ساوذا . وعرها عنى عزيكما : وعده كعدرا عنى حدمنوا مر : المعنى:, so ist die thûlmâdhâ nicht im Sinn von wissenschaftlicher Studienordnung aufzufassen, wie Merx zu gunsten der Ansicht Abbé Martin's annimmt,4) sondern bedeutet einfach die Ablegung des Klostergelübdes, die professio monastica. Aus zahlreichen Stellen bei Thomas von Margâ ergiebt sich, dass das Wort geradezu im Gegensatz zu wissenschaftlicher Unterweisung die Klosterzucht, die Erziehung zum frommen Leben des Asketen bezeichnet. So an der oben S. 15 Anm. 1 angeführten Stelle, und sodann H. M. I 28, 9: اكنت عن المناك المحمد المناك المناعد المناك ا

<sup>1)</sup> Chron. Eccl. II 413—419. 393. Das Hauptverdienst an der in dieser Zeit vielfach zu Tage tretenden Verträglichkeit zwischen Muhammedanern und Christen der verschiedenen Bekenntnisse gebührt ohne Zweifel den Mongolen, die bei ihren Menschenschlächtereien nicht lange nach dem Glauben fragten und die verzweifelten Bewohner der heimgesuchten Länder zu gemeinsamer Abwehr zwangen. Vgl. hierzu Nöldeke, Oriental. Skizzen, VIII. Barhebraeus.

<sup>2)</sup> Cod. Beroeensis I. Hierauf stützt sich MERX.

<sup>4)</sup> Hist. art. gr. p. 209. Eine ähnliche Stelle wie die angeführten ist Chron. Eccl. II 465: المناف المناف

Es erübrigt noch ein letzter Beweis gegen die Annahme, dass das »Buch der Dialoge« einem allgemeinen Lehrgang nach Art des Triviums und Quadriviums der abendländischen Klöster zur Grundlage gedient habe. Man sieht aus den einleitenden Worten zu den einzelnen Abhandlungen, dass Severus das Buch auf Verlangen und Bitten eines ihm befreundeten Mönchs schrieb, der als Zeuge seiner Studien ebenfalls Interesse für solche Gegenstände gewann und wohl auch durch seine Bitte dem Wunsche des Severus entgegen kam, sein Wissen durch Abfassung einer derartigen Encyklopädie der Nachwelt zu überliefern. Am ausführlichsten spricht Severus von Veranlassung und Bestimmung des Werks zu Beginn der Rhetorik2): ﴿ أَحِدُ المِدَا وَالْمَا وَلَا مُعْلِيمًا وَلَا مُعْلِمُ وَالْمُعْمِينِ وَلِي وَلِيْعِلْمِيمُ وَلِي وَلِيْعِلْمِي وَلِيْعِلْمِ وَالْمِنْ وَلِي مُعْلِمُ وَلِيمُ وَلِي مُعْلِمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِمُ وَلِيمُ وَلِيمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُولِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُولِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُولِمُ و den Namen seines Freundes, Basilius, nennt er am Anfang der 2. Abhandlung des 2. Buches. 3)

<sup>1)</sup> Weitere Belege H. M. I 59. 60. 68. 194. 332. 333 u. a. — PAYNE SMITH fasst das Wort in der angezogenen Stelle BO II 237 sogar direkt als Synonym für 1: (Thes. Syr. 1955), wofür doch wohl kein zwingender Grund vorliegt.

<sup>2)</sup> Cod. or. 18c fol. Ausserdem fol. A., A., J., J.,

<sup>3)</sup> Vielleicht derselbe Basilius, welchen Barhebraeus 1277 zum Bischof von Jaksur weihte, Chron. Eccl. II 447?

34 J. Ruska

Wir kommen zu dem Schluss, dass die schriftstellerische Thätigkeit des Severus, wie sie sich in dem »Buch der Dialoge« darstellt, als der erste Versuch bezeichnet werden muss, in einer Zeit tiefen Verfalls der jakobitischen Kirche und besonders aller dem Unterricht dienenden Anstalten in der Schule der Araber, teilweise auch der Nestorianer, sich mit den Zweigen weltlicher Bildung bekannt zu machen, welche Gemeingut und Kennzeichen der islamischen Wissenschaft geworden waren. Er eröffnet die Reihe jener Männer, die bemüht sind, durch ernste Arbeit an sich selbst, dann durch Einwirkung auf andere den Gefahren zu begegnen, welche die zunehmende Unwissenheit dem kirchlichen Leben bringen musste; er ist der erste, welcher den Versuch wagt, seinen christlichen Brüdern in syrischer Sprache die Elemente der griechisch-arabischen Wissenschaft wieder zugänglich zu machen, nachdem Jahrhunderte vorher die Syrer die Lehrmeister der Araber gewesen waren. Wir beschliessen diesen Abschnitt, indem wir das Wiederaufleben weltlicher Bildung durch die Vermittelung der arabischen Gelehrsamkeit an einigen Beispielen bis auf Barhebraeus verfolgen, der als grösster, universellster Vertreter dieser Strömung in der syrischen Literatur jene glänzende Nachblüte hervorbrachte.

Unter den kirchlichen Würdenträgern, die auf die Hebung des Bildungsniveaus ihres Klerus ihr Augenmerk richteten, steht der Patriarch Ignatius obenan. Wir haben seiner früher nur kurz gedacht, weil der Schwerpunkt seiner Wirksamkeit im Westen liegt. Ueber einen Zeitraum von dreissig Jahren, ein von Krankheit und Wechselfällen aller Art heimgesuchtes, bewegtes Leben hindurch erstreckte sich seine segensreiche Thätigkeit. Unterstützt durch ein grosses Privatvermögen, 1) suchte er durch Wiederherstellung und Errichtung von Kirchen, Klöstern,

<sup>1)</sup> Chron. Eccl. I 643. 693.

Er selbst war von Barsaumâ, dem Abt des Klosters Mâr Barsaumâ, 1) erzogen worden; es wird ihm treffliches Wissen nachgerühmt, auch sammelte er, wenigstens gegen Ende seines Lebens, einen Kreis von Schülern um sich2); für eine Beschäftigung mit arabischer Wissenschaft lässt sich kein Beweis erbringen. Wie schwer es ihm fiel, auch nur für die höchsten kirchlichen Würden Männer zu finden, die über die elementarste Bildung verfügten, haben wir oben gesehen. Das ausserordentliche Interesse, welches er den Studien des Severus entgegen brachte, erscheint dadurch in besonderem Lichte: man darf wohl annehmen. dass Severus zu höheren Dingen berufen war, hätte nicht sein unerwarteter Tod allem ein Ziel gesetzt. Dass Ignatius die geeigneten Persönlichkeiten zu finden wusste, falls dies überhaupt möglich war, bewies er einige Jahre später durch die Erhebung des zwanzigjährigen Barhebraeus zum Bischof von Guba und des Salibâ bar Ja'qôb Wagih zum Bischof von Haleb3); beide studierten um 1246 zu Tripolis

<sup>া)</sup> Chron. Eccl. I 673. II 389. Das Kloster heisst I 697 নিত্তিত ২০০ল:

<sup>2)</sup> Chron. Eccl. I 673.

<sup>3)</sup> Chron. Eccl. I 667. 669.

bei einem nestorianischen Rhetor Rhetorik und Medizin, besonders der letzte genoss als Arzt das besondere Vertrauen des Patriarchen. 1) Seine Bildung war eine wesentlich weltliche nach dem Vorbild arabischer Gelehrter, wie sich aus der Charakteristik des Barhebraeus ohne weiteres ergiebt2): معنده الزاميل الزاميل الزاميل معنده وطراف علعمدد عكمال وعاسمددا وعيزا دوع سعمامة طعسا חסן. חס חכבל סכמלבלבלן ספתלבשבפתן. ספתלבל מתואן. סלחובלן بعبدا ما عاعدن العرا بلا فسعدا من صفيد الم حصادا ومدولا بدهرا ويرسم المسال والمراد وأورده والمراد والمر אביבוב.»Er war auch trefflich bewandert in der arabischen Sprache, und handhabte meisterhaft die Kunst der Rede, ferner war er mit der leiblichen Heilkunde vollkommen vertraut. Er war ebenso in der Logik und Philosophie und in der Kunst wohllautenden Gesanges und der Gewandtheit, die er sich in geistlicher Beredtsamkeit erworben hatte, ohne Gleichen zu seiner Zeit. Dagegen war er im Lesen und Verstehen der heiligen Schrift etwas schwach, und seine weltliche Bildung überwog seine geistliche.« Gleichwohl gelangte er zur Würde des Maphrianats. Dass auch sein Vorgänger, Juhanan bar Ma'danî, in Bagdad arabische Studien unter Leitung eines Arabers betrieb, ist bereits erwähnt; die Früchte seiner schriftstellerischen Begabung, geistliche Lieder und Homilien, diese arabisch, sind in beträchtlicher Anzahl erhalten.3) Einer seiner Schüler, der sich mit ihm entzweit hatte und, als der Versuch missglückt war, ihn beim Patriarchen zu verleumden, nach Haleb weiterzog, trat dort unter dem Einfluss seines arabischen Lehrmeisters in der Dialektik, Nagm (ed-dîn) Nakšawânî,4) zum Islam über;

<sup>1)</sup> Chron. Eccl. I 673.

<sup>2)</sup> Chron. Eccl. II 417.

<sup>3)</sup> Enc. Brit. XXII 853. Chron. Eccl. I 743 Note.

<sup>4)</sup> So Chron. Eccl. I 687. Vgl. WÜSTENFELD, Gesch. d. arab. Aerzte p. 131 n. 233 und dessen Quelle, Barhebr. Hist. Dyn. ed. Pocock p. 521,

Beweis, dass diese Entwickelung der Dinge auch ihre Gefahren in sich barg.

Von der alles überragenden Erscheinung des Barhebraeus ausführlich zu handeln, kann nicht unsere Absicht sein. 1) Nur muss hier hervorgehoben werden, dass auch er, wo er über wissenschaftliche Materien schrieb, sich durchaus an arabische Vorbilder anlehnte, arabische Ouellen benützte; so in der Philosophie den Ibn Sînâ,2) in der Grammatik den Zamahšarî, 3) für seine mit vielem Fleiss zusammengestellten Nachrichten über die Gelehrtengeschichte bei Griechen, Syrern und Arabern den Ibn el Kiftî.+) Dass er auf dem Gebiet der mathematischen Wissenschaften ganz besonders auf die Araber angewiesen war, braucht kaum gesagt zu werden; ebenso ist es begreiflich, dass seine Studien vorwiegend der Astronomie und Astrologie galten mit ihrer nach dem Glauben der Zeit so hervorragend praktischen Bedeutung. Das unter dem Titel Sûlâkâ haunanâjâ5) bekannte Werk (aus dem Jahre 1279) würde gewiss interessante Aufschlüsse über das Verhältnis des Barhebraeus zu seinen (vermutlich arabischen) Quellen liefern. Schon ein Jahrzehnt vorher hatte er zu Maraga in dem neuen Kloster Vorträge über Euklid ge-

wo sein Name نجم الدين النخجواني lautet und seine Verdienste als Philosoph eingehend gewürdigt sind. Ein Beispiel, dass ein Nestorianer bei einem Mu'taziliten Dialektik studierte und zum Islam absiel, s. bei RENAN l. l. p. 64.

ASSEMANI, BO II 248—321; W. WRIGHT, Enc. Brit. XXII 853 sq. Chron. Eccl. II 431—485.

<sup>2)</sup> RENAN l. l. p. 65; Chron. Eccl. II 477.

<sup>3)</sup> MERK, Hist. art. gr. p. 231 sq.

<sup>4)</sup> WENRICH l. l. p. XI; nach BAUMSTARK vielmehr Ishâk ibn Ḥonain's تأريح الاطبّاء.

<sup>5)</sup> Enc. Brit. XXII 854; Chron. Eccl. II 477. Ausserdem stellte er eine astronomische Tafel zusammen für Anfänger, damit dieselben ohne Mühe daraus den Kalender zusammen könnten. Chron. Eccl. II 479; Enc. Brit. 1. c.

halten, 1) ebenda im Jahre 1272 über den Almagest. 2) Es beruht schwerlich auf Zufall, wenn diese Versuche, Interesse und Verständnis für Astronomie bei seinen Glaubensgenossen zu wecken, gerade in Maraga unternommen wurden; war doch nirgends der Boden günstiger als in dieser von dem Mongolenkhan Hulagu zur Residenz erhobenen Stadt, die durch den Ruhm des Astronomen Nasîr ed-dîn zum Sammelplatz der hervorragendsten Gelehrten jener Zeit geworden war.3) Vielleicht verdankt auch Barhebraeus die Anregung zu seinen Studien und die Bekanntschaft mit arabischen Quellenwerken dem gefeierten Astronomen. Wieweit er mit dem Inhalt der griechischarabischen Mathematik vertraut war, lässt sich vorläufig nicht feststellen; selbstverständlich dürfen wir aus der Anführung zahlreicher griechischer Mathematiker und ihrer Werke nicht schliessen, dass er alle diese Schriften wirklich gelesen hat. Dagegen ergiebt ein Vergleich der in der syrischen Chronik enthaltenen Notizen mit den in der arabischen Geschichte der Dynastien mitgeteilten Nachrichten, dass er bemüht war, sein Wissen durch Benützung neuer Quellen zu berichtigen und zu erweitern. Er giebt das Zeitalter des Hipparch richtig an,4) nachdem er ihn in der syrischen Chronik zum Zeitgenossen des Nebukadnezar gemacht hatte;5) zu Ptolemaeus6) und

<sup>1)</sup> Chron. Eccl. II 443.

<sup>2)</sup> Chron. Eccl. II 433. Um dieselbe Zeit verweigerte Barhebraeus einigen Mönchen von Mâr Mattai die bischöfliche Ordination, weil sie

<sup>3)</sup> Ueber Maraga und seine Geschichte vgl. K. RITTER, Erdkunde von Asien, Bd. VI, 2. Abt., p. 833 fgd.; Hist. dyn. p. 535. 548; über die Sternwarte Delambre, Histoire de l'astronomie du moyen age p. 198; Jourdain, Mémoire sur les instrumens employés à l'observatoire de Maragah in Millin, Magas. encyclop. 1809 T. VI p. 43—101. Hulagu starb 1264, Nasir eddin 1274.

<sup>4)</sup> Hist. dyn. 104/5 nach dem Almagest.

<sup>5)</sup> Chron. Syr. 30.

<sup>6)</sup> Chron. Syr. 30, 57, 59; Hist. dyn. 123. Er erwähnt hier als

Theon,<sup>1</sup>) deren wichtigsten Schriften er hier schon eine kurze Besprechung gewidmethatte, treten Apollonius<sup>2</sup>) und Euklid,<sup>3</sup>) Archimedes<sup>4</sup>) und Menelaos,<sup>5</sup>) Autolykos<sup>6</sup>) und Theodosius,<sup>7</sup>) Meton und Euktemon;<sup>8</sup>) selbst Nikomachus' von Gerasa Schriften über Arithmetik und Musik werden erwähnt, aber nach allgemein verbreitetem Irrtume dem Vater des Aristoteles zugeschrieben.<sup>9</sup>) Hauptquelle für diese Nach-

الكتاب الكبير المسمى سونطاكسيس vier Werke: المشهورة في زماننا وهو الجسطى وكتاب جاوغرافيا في صورة الارض واطوال وعروض البلدان وكتاب الاربع مقالات في احكام النجوم وكتاب التمرة منها ايضا \*

- 1) Chron. Syr. 59; Ilist. dyn. 124 nicht so ausführlich.
- 2) Ilist. dyn 63. Er umschreibt den Begriff der خروطات mit قضره التي ليست بمستقيمة ولا مقوسة بل مخنية Merkwürdigerweise hält er Apollonius für weit älter als Euklid und betrachtet dessen Elementa als eine Schrift, die zur Einführung in das Verständnis der Conica verfasst sei. Aehnlich berichtet Alkindi (nach dem Fihrist des an-Nadim), dass das Buch den alten Geometer Apollonios zum Verfasser habe und erst viel später von Eukleides überarbeitet und herausgegeben worden sei.
  - 3) Hist. dyn. 64. Genannt sind Elementa, Data, Optica, Musica.
  - 4) Hist. dyn. 64 lies ارشیمیدای für ارشیمیدان.
  - 5) Ilist. dyn. 64.
- 6) Ilist. dyn. 77. Vorhanden sind von ihm كتاب الكرة المتحركة und كتاب الطلوع والغروب.
  - ربرب الكر الذي اجل الكتب المتوسطات .77. Hist. dyn. 77. بين كتاب اوقليداس والمجسطى
  - 8) Hist. dyn. 89.
- 9) Vgl. Klamroth, ZDMG XLII, S. 9 Anm. 8. Die Namensform المنافذ ال

richten war ihm Ishâk ibn Ḥonain's تأريح الاطبّاء); er beruft sich jedoch auch auf ein anonymes altes syrisches Buch,²) welchem vielleicht die Angaben in seiner syrischen Chronik entstammen.

Mit dem grössten Ernste bemühte sich Barhebraeus, dem Verfall der philosophischen Studien entgegenzuwirken. Die meisten seiner eigenen philosophischen Schriften, kleinere Kompendien wie encyklopädisch angelegte Werke, sollten diesem Zwecke dienen; neben der Lektüre der heiligen Schriften und der Kirchenväter sollte die aristotelische Philosophie in ihrem ganzen Umfange zugänglich gemacht werden.<sup>3</sup>) Man darf sich dabei freilich nicht der Täuschung hingeben, zu glauben, dass die Ziele, welche Barhebraeus in seinem *Nomocanon* mit ausdrücklichem Hinweis auf seine eigenen Schriften aufgestellt hat, auch wirklich erreicht worden wären. Es sind, wie die übrigen Vorschriften über die Schulen,<sup>4</sup>) Reformversuche, die

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 37, Anm. 4.

وجلات في كتاب عتيق سرياني :Hist. dyn. 77, bei Autolykos مجهول ان آلخ.

<sup>4)</sup> BO III 2, 935 »Omnis Pontifex in primis magistrum constituat ubi non adest, et nomina puerorum describat, qui ad doctrinam hauriendam apti sint, eorumque parentibus praecipiat, ut illos vel invitos ad Scholam

mit Barhebraeus selbst zu Grabe getragen wurden. Die Kluft zwischen dem Durchschnitt des syrischen Volkes und griechisch-arabischer Wissenschaft war zu gross, als dass sie durch das Wirken eines einzigen Mannes hätte überbrückt werden können, und die von den mongolischen Kriegsgreueln erfüllte Zeit war wenig geeignet, Ausgangspunkt für den geistigen Aufschwung der christlichen Syrer zu werden. 1)

(Schluss folgt.)

adducant.« Vgl. dazu die Klagen des nestorianischen Patriarchen Sabariso, der bereits zu Anfang des 9. Jahrhunderts über die Unwissenheit und geistige Indolenz des Klerus und der Mönche die heftigsten Vorwürse erhebt BO III 1. 507 sq.

I) Von den ferneren Schicksalen des Klosters Mâr Mattai sei erwähnt, dass nach dem Tode von Barhebraeus' Bruder Barsaumâ der Abt Rabban Mattai zum Maphrian erwählt wurde, obgleich er weder gelehrte Bildung noch Redegabe besass und kaum seinen Namen zu Papier bringen konnte Chron. Eccl. cont. II 495. Im Jahr 1373 wurde das Kloster von den Kurden und Mongolen zerstört und vollständig ausgeplündert Chron. Eccl. II 531.

# Glossen zu den historischen Inschriften Assyrischer Könige.

Von Ed. Sachau.

I.

Die Assyrer waren von den Arabern weit getrennt. Ninive hatte nicht wie Mosul die Arabischen Beduinen vor seinen Thoren, und die älteste Assyrische Königsstadt, Assur oder Kal'at-Širghât, 1) lag nicht wie jetzt in ihrem Machtbereich. Die Assyrischen Könige sind zuerst von Seiten der Damascene und der Transjordanländer mit ihnen in kriegerische Beziehungen getreten. Ihre Annalen geben nur spärliche Auskunft de rebus Arabicis und erst der letzte von ihnen, Assurbaniapal, berichtet ausführliches in der vielfach behandelten Stelle seiner Annalen II, 215—231 in Schrader's Keilinschriftlicher Bibliothek.<sup>2</sup>)

Sargon erwähnt vier Araber-Stämme: Tamud, I-ba-a-di-di, Marsimani, Ḥajapâ (II, 43 und Winckler, Die Keil-schrifttexte Sargon's S. 21). Den Namen I-ba-a-di-di kann ich als Stammesnamen in späterer Zeit nicht mehr nachweisen, erinnere aber daran, dass عباديد als Personenname vorkommt (Ibn Duraid S. 8), und bin im Uebrigen geneigt, I-ba-a-di-di = عباديد zu setzen. Das Wort findet sich

<sup>1)</sup> So zu sprechen, mit einem kräftigen Accent auf der letzten Silbe. Ob sich Assur in der ersten Hälfte des Wortes verbirgt?

<sup>2)</sup> Die im folgenden vorkommenden Citate beziehen sich stets auf diese Publication, wenn nichts anderes angegeben ist.

nur in dieser Form, ein entsprechender Singular ist nicht überliefert. Es wird hauptsächlich in einer einzigen Redensart, die man in späterer Zeit nicht mehr erklären konnte, gebraucht: صاروا عبادید in dem Sinne: »sie sind in alle Winde zerstoben«. Man darf mit der Möglichkeit rechnen, dass hierin ein alter Stammesname erhalten ist, und dass der ursprüngliche Sinn war: »sie sind geworden, zerstoben wie die I-ba-a-di-di«, ein verschollener Stamm der Vorzeit gleich den Thamûd und Ad. Vgl. السان العرب IV S. 266.

In dem detaillirten Itinerar für den Kriegszug Assurnasirapal's (I, 97) von Kelach an den Chabur und Euphrat bis etwa in die Gegend von Mejâdîn und Raḥaba sucht man vergebens nach Namen von charakteristisch arabischem Gepräge. In der Beschreibung des zweiten Zuges desselben Königs nach ungefähr derselben Gegend (II, 99. 101) ist das Detail des Itinerars nicht wiederholt. Der König kommt von Kalhi nach Ta-bi-te. Dieser Ortsname dürfte sich erhalten haben in den equites sagittarii indigenae Thibithenses, die zu Telbesmê in Garnison lagen. S. Notitia dignitatum ed. O. Seeck S. 78 Nr. 27 und die Anmerkungen dazu. Die Lage der Ortschaft ist einigermaassen fixirt durch die Angaben der Tabula Peutingeriana:

Nisibi XXXIII Thebeta XVIIII Baba XXXIII Singara

Vgl. auch Fragmenta historicorum Graceorum ed. Müller III, 588, 10; IV, 274, 3. Danach marschirte Assurnaşirapal, vermuthlich mit Rücksicht auf Wasser- und anderweitige Ernährungsverhältnisse, in einem grossen Bogen von Kelach nach Norden an den Chabur, worauf auch die zweite Station seiner Marschroute: der Fluss Harmis = عرماس في المنافعة في المنافعة

ri-si<sup>1</sup>) finde ich nicht. Die ferneren Stationen bis an den Euphrat sind in den Tells auf beiden Seiten des Chabur zu suchen.<sup>2</sup>)

Der Krieg Assurbaniapal's richtete sich gegen einen König Arabiens,3) den wir uns nicht zu gering vorstellen dürfen, denn er war mächtig genug dem Šamaš-šum-ukin in Babylonien bei dem Aufstande gegen seinen Bruder Assurbaniapal Hülfstruppen zu schicken. Dieser König führt zwei Namen, U-ai-te- und Ja-u-ta- (II, 217. 223. 215 Anm.), die beide von derselben Wurzel abgeleitet sind. Ich kann sie in späterer Zeit nicht mehr nachweisen, sie lassen sich aber als sonst übliche Bildungen der Wurzel erklären, *U-ai-te-' (U-a-a-te-'*) = وترح (entweder ein von واتِر von فُويْعلِ von واتِر von فُويْعلِ von واتِر von فُويْعلِ (von وَدُنْمُ (von وَدُنْمُ). Will man A-bi-ja-te-, den Namen eines Kriegsobersten desselben Königs, als ein Compositum deuten, so könnte der zweite Theil ja-te-' = واترم sein. Dass diese Wurzel in späterer Zeit in der Namenbildung nicht mehr verwendet wird, ist kein Argument gegen diese Zusammenstellung, da in Altarabischen Namen manche Wurzel vorliegt, die im übrigen Gebrauch der Sprache nur eine geringe Rolle spielt.

Neben dem König von Arabien wird Am-mu-la-di, der König von Ķedar genannt (II, 217. 215 Anm.). Dieser Name scheint sich in der alten Glosse عُمُلُط =

<sup>1)</sup> Ein ähnlicher Ortsname scheint in Magrus der Tabula (auf der Route Tigubis nach Hatris) vorzukommen.

<sup>2)</sup> Die Route, welche Salmanassar II. von Kelach über *Ḥasamu* und Diḥnunu nach Bit-Adini verfolgte (II, 157. 161. 163) ist zur Zeit noch dunkel.

<sup>3)</sup> Er wird auch König von Kedar genannt (II, 215 Anm.). Für den historischen Zusammenhang verweise ich auf Delitzsch, Paradies S. 295 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. اكيدر Ibn Ishâk S. 903.

أَمَرَّط erhalten zu haben, womit الشديد من الرجال والابل عمرًط zusammenzustellen ist. Vgl. الشديد الجسور IX S. 230.

In dem gleichen historischen Zusammenhange treten

als die Heerführer des Königs von Arabien zwei Männer auf, A-bi-ja-a-te-' und A-a-mu, die Söhne des Te-'-ri. Es wird II, 223 erwähnt, dass sie Kedarener waren. Die Griechen (d. i. in der Hauptsache Stephanus Byzantinus nach den 'Αραβικά des Uranius) erwähnen zwei Nabatäische Landschaften, die Αἰανῖτις d. i. das Gebiet des Stammes und die Αἰαμηνή Ναβαταίων χώρα, ferner den Volksnamen Δαχαρηνοί als identisch mit Ναβαταΐοι. S. Fr. hist. Gracc. ed. Müller IV, 524: Δαχαρηνοί, ἔθνος 'Αραβίας, ἀπὸ Ναβάτον προσαγορενθὲν Ναβαταΐον. σημαίνει δὲ τὸ Δαχαρηνοὶ ἀρσενικούς. und Stephanus Byzantinus s. v.: Δονσαρή, σκόπελος καὶ κορυφή ὑψηλοτάτη 'Αραβίας, εἴρηται δὲ ἀπὸ τοῦ Δονσάρον. θεὸς δὲ οὖτος παρὰ "Αραψιν καὶ Δαχαρηνοῖς τιμώμενος.

Ich habe schon bei einer früheren Gelegenheit (ZDMG 38, 538 Anm. 2) auf die Identität des Stammwortes in Alaμηνή und A-a-mu hingewiesen und füge hinzu, dass sich derselbe Name auf dem Boden des alten Nabatäerreiches noch in späterer Zeit in der Form Aiham, in der Dynastie der Ghassaniden erhalten hat (vgl. z. B. die Chronik von Ḥamza Elisfahânî S. 118—122 und Ibn Duraid S. 203). Die Wurzel 22 ist in den Bildungen und im Gebrauch der Arabischen Sprache nur sehr spärlich vertreten, noch spärlicher als die oben S. 44 zur Erklärung der Namen U-ai-te- und Fa-u-ta- herangezogene Wurzel

Wo speciell die Landschaft Αἰαμηνή zu suchen ist, erfahren wir nicht. Was man an geographischen Vorstellungen aus dem Berichte Assurbaniapal's lernt, stimmt

mit den bekannten Verhältnissen einer späteren Zeit überein. Der Assyrische Angriff trifft zunächst auf die Kedarener und dann erst auf die Nabatäer, deren Gebiet ausdrücklich als das ferne bezeichnet wird (II, 218), sodass wir uns die ersteren als in der Damascene und südlich davon, die letzteren zwischen Petra und dem Ḥigâz siedelnd vorstellen dürfen.

Ob wir in dem Te-'-e-ri (V תחת) der Keilschrift den Stammvater der Δαχαρηνοί erblicken dürfen? — Die Verschiedenheit des initialen Dentals ist kein absolutes Veto gegen diese Combination. Τίγρις ist — Diklat, und ein und derselbe Ortsname wird in einer Quelle mit d, in der anderen mit th geschrieben (Thiar der Tabula Peutingeriana zwischen Zeugma und Harran und Δαιαρα bei Isidor von Charax, s. Geographi Graeci minores I, 245). Die von Uranius angedeutete Ableitung von ŠŠ scheint mir eine Volksetymologie zu sein. Wer Te-'-e-ri von einer Wurzel בוס der Eigennamen-Bildung verwendet wird, anknüpfen.

### II.

Wer die Configuration Mittelsyriens aus eigener Anschauung kennt, wird als selbstverständlich annehmen, dass an solchen Stellen, die von der Natur zu Ortslagen wie prädestinirt sind wie z. B. Restân und Apamea, aber auch Emesa und Kal'at-Šêzar, auch zur Zeit der Durchzüge der Assyrischen Könige Ortschaften vorhanden gewesen seien. Es fehlt auch in ihren Annalen nicht an topographischen Detailangaben über diese Landschaft, aber ihre Lokalisirung, soweit sie sich nicht von vornherein von selbst ergab, hat bisher noch nicht gelingen wollen und scheint mir auch ziemlich hoffnungslos, wenn nicht neue Funde uns zu Hülfe kommen. Bei diesem Stande der Dinge mag es gestattet sein daran zu erinnern, dass Apamea nach dem Commentar des Eustathius zu Dionysius Periegeta früher

den Namen Φαρνάzη führte. S. MÜLLER, Fr. hist. Gr. II, 379. Der Vergleich mit dem von Esarhaddon II, 145 erwähnten mātu Bar-na-ka-a-a liegt nahe, indessen ist für letzteres eine mehr nördliche Lage als diejenige von Apamea-Φαρνάzη wahrscheinlich. Ein ähnlichlautender Name findet sich auch in Elam, vgl. die Babylonische Chronik (II, 281 von Ra-a-ši bis Bit-Bur-na-ki). Schliesslich ist noch die Stadt Φαρναzία im Cappadocischen Pontus (Ptolemaeus V, 6, 5) zu erwähnen, deren Lage in den Zusammenhang der Erzählung Esarhaddon's (er marschirt von Cilicien nach Armenien) besser passen würde als diejenige von Apamea.

Die in dem bekannten Verzeichniss der Ortschaften des Reiches Hamath von Tiglatpileser III. (s. II, 27) angeführte Stadt A-ti-in-ni dürfte mit dem von Alja'kûbî S. 324 zwischen Apamea, Šêzar und Laodicaea erwähnten das ausdrücklich als eine alte Stadt bezeichnet wird, zusammenzustellen sein.

Tiglatpileser III. führt (II, 29) unter Nordsyrischen Städten auch Ku-ul-ma-da-ra und Sa-gi-il-lu auf. Der erstere Name dürfte identisch sein mit Χολμαδάρα bei Ptolemaeus V, 15, 11. Doch ist es zweifelhaft, ob die beiden Namen denselben Ort bezeichneten, da Cholmadara (Charmodara in der Tabula Peutingeriana auf der Route von Samosata nach Melentenis-Malaţîa) weiter nördlich liegt, als ich für den Zusammenhang bei Tiglatpileser annehmen möchte. Dagegen dürfte das in demselben Berichte genannte Sa-gi-il-lu nach Name und Lage mit Serǧille an der Route von Bâra nach Marra (s. die Karte zu meiner Reise in Syrien und Mesopotamien) identisch sein.

Das bei Salmanassar II. erwähnte Da-bi-gu (I, 133. 161) hat sich erhalten in dem المابق der Arabischen Quellen, عن المابق der Arabischen Quellen, كُوْيَبِين bei Theophanes. Vgl. Jâkût II, 513 über Dâbik und Klein-Dâbik.

Der in gleicher Gegend zu suchende Ortsname Paripa

(erwähnt von Salmanassar I, 161) kann sich mit der Metathese eines Radikals in  $\Pi a \varphi a \varrho a$  bei Ptolemaeus V, 15, 13 erhalten haben.

Die Peutinger'sche Tafel giebt folgendes Itinerar für den Marsch von Antiochien nach Aleppo:

Antiochia XXXIII
Emma XX
Calcida XXIX
Berya.

Ueber die Ortschaft Emma = Ἰμμα (Ptolemaeus V, 15, 15), bei der die Armee Zenobia's von Kaiser Aurelian geschlagen wurde, vgl. Ritter, Band VIII, 2. Abtheilung S. 1593. 1646 nach dem Reisebericht von Elv Smith über das Dorf und die Ruinenstätte, genannt Imm. Syrisch findet es sich in der Schreibung

logue of Syriac manuscripts II S. 708 Z. 2; Arabisch bei den Historikern und Jakût 3, 728. Ich empfehle die Gleichung "אוום = 'Iwwâ עַנָה 2. Könige 18, 34, indem ich annehme, dass hier ein ähnlicher Lautwandel vorliegt wie zwischen dem Babylonischen Amel-Marduk und dem Evilmerodach אוילמרה, der Bibel. Der Zusammenhang des biblischen Berichtes verlangt für my eine Lage im nördlichen Syrien, und man sucht vergebens nach einem Orte, dessen Lage dieser Forderung entspricht und dessen Name mit שנה combinirt werden könnte. Demgegenüber bleibt natürlich das Bedenken bestehen, ob es zulässig ist einen Lautwechsel, der zwischen dem Babylonisch-Assyrischen und dem Hebräischen in einigen Fällen nachgewiesen ist (s. Delitzsch, Assyrische Grammatik S. 103-105), auch für ein Wort wie Ίμμα anzunehmen, dessen Herkunft unbekannt ist.

Derselbe Wechsel zwischen m und w findet sich in dem Namen des Dorfes *Sulimâra* am Ostabhang des Gebirges an der Route von Bêlân und Kirik-Khân nach

Islâhijje (Nikopolis) und Zengîrlî, s. die Routen im nordwestlichen Syrien von R. Koldewey (Ansgrabungen in Sendschirli I, Berlin 1893). Eine Ableitung dieses Namens aus dem Türkischen (१४) عمارة), Arabischen oder Griechischen scheint mir ausgeschlossen, und ich trage daher jetzt nicht mehr, wie im Jahre 1892, als ich meine Schrift Zur historischen Geographie von Nordsyrien (Sitzungsberichte der Berliner Akademie vom 7. April) veröffentlichte, das Bedenken diesen Namen für einen alteinheimischen anzusehen und mit der keilschriftlichen Namensform Sa-lu-a-ra zu identificiren.

Sulimara = Sa-lu-a-ra (Salnwara?). Denn das Quellenhaupt أس العين des Flusses Sa-lu-a-ra ist identisch mit der Quelle des Karasu bei dem Dorfe Sulimara. Wenn ich daher aus sachlichen Gründen die Gegend, wo Salmanassar II. die Sam'aläer und ihre Verbündeten schlug und darauf sein Bildniss errichte, mit dem Quellgebiet des Karasu (S. 24 des Separatabdruckes) identificirt habe, so wird diese Aufstellung durch den Umstand, dass der Name Sa-lu-a-ra sich als Dorfname Sulimara in derselben Gegend erhalten hat, zur Gewissheit erhoben.

Die vorhin mitgetheilte Route der Peutinger'schen Tafel wird von Beroea nach Hierapolis-Membiğ in folgender Weise fortgesetzt:

> Berya XXVII Bannis XV Thiltauri XII Bathna<sup>1</sup>) XVIII Hierapoli.

Auf dieser Route durch das Thal des oberen Nahr-Eldhahab zieht gegenwärtig noch der ganze Verkehr zwischen Aleppo und Membig; sie ist angedeutet auf der Karte zu

<sup>1)</sup> Für Baira bei Ptolemaeus V, 15, 13 ist vermuthlich Baira zu lesen. Zeitschr. f. Assyriologie, XII.

meinem Reisewerk. S. die älteren Berichte bei Ritter a. a. O. S. 1694. 1695.

auf dem Wege zwischen Aleppo und Membig. Der Fluss dieser Landschaft ist der نهر الذهب, der sich in den Salzsee von Ğcbbûl ergiesst. Er fliesst vorbei an الباب oder عنه والمنافع والم

Zur Tabula Peutingeriana zurückkehrend bemerke ich, dass mir Bannis unbekannt ist; ob Thiltauri mit Tartar oder Taltal combinirt werden darf, ist sehr fraglich. Dagegen entspricht Butnân nach Name und Lage dem Bathna der Tafel.

Baţnân, Buţnân als Landschaftsname findet sich also auf beiden Seiten des Euphrat, im Nordosten Mesopotamiens wie in dem gegenüberliegenden Gelände Syriens, 2)

I) Man könnte versucht sein, das Tibtibu in Šam'al, alias Lutibu, mit Têtif zu identificiren, aber abgesehen von der lautlichen Schwierigkeit (man würde eher Tütif erwarten) sind auch die Assyrischen Angaben über die Lage von Tibtibu mit der Lage von Tēdif nicht in Einklang zu bringen.

<sup>2)</sup> Vgl. die Route von Callicome nach Edissa im *Itinerarium Antonini* ed. Parthey et Pinder S. 85. 86:

Callicome (Aleppo?)
Bathnas
Hierapoli
Thilaticomum
Bathnas
Edissa.

genau so wie Bît-Adini in Assyrischer Zeit. Ob das zufällig ist? Oder ist etwa Batnân aus Bît-Adini (Bâ-Adini) hervorgegangen? Allerdings würde man nach der biblischen Schreibweise בנייערן erwarten Badnân, nicht Batnân, indessen ist keineswegs ausgeschlossen, dass die überlieferte Schreibung durch die Griechische Aussprache beeinflusst worden ist oder dass die Bewohner von Nordsyrien und Mesopotamien den aus der Vorzeit überkommenen Namen anders wiedergegeben haben als die Hebräer.

#### III.

Tiglatpileser I. zieht von seiner Residenz Assur westlich vom Tigris über Kašijara¹) nach Kummult und erobert es. Ein Rest der Feinde flieht nach der Feste Ši-ri-cš-šc am jenseitigen Ufer des Tigris, Tiglatpileser verfolgt sie, überschreitet den Tigris und erobert Ši-ri-cš-šc. Grosses Gemetzel. Das Blut fliesst in den Tigris. Die Kur-ți-c, die den Belagerten hatten zur Hülfe kommen wollen, werden geschlagen (wo?) und die Leichen werden von dem Na-a-mc-Fluss in den Tigris geführt. S. I, 21; über die Kur-ți-c auch S. 25. 27. 29.

Mit diesen Angaben ist eine Stelle bei Strabo 16, 747 zu vergleichen, wo die drei am Tigris gelegenen  $(\pi\varrho\delta\varsigma \delta\dot{\epsilon}$   $\tau\tilde{\varrho}$   $Ti\gamma\varrho\epsilon\iota$ ) Städte der  $Io\varrho\delta va\tilde{\iota}o\iota$  (früher  $Ka\varrho\delta o\tilde{v}\chi o\iota$ ) aufgeführt werden:

Σάφεισα (Var. Σαφισα) Σάταλχα (Var. Σαταχα) Πίναχα

Es liegt auf der Hand, dass das hier genannte  $\Sigma a \varrho \epsilon \iota \sigma a$  nach Name und Lage mit dem von Tiglatpileser eroberten

<sup>1)</sup> Kasijara wird mit dem Tûr-'Abdin identisiert. Ich habe bisher vergebens irgend einen der so sehr merkwürdigen Ortsnamen des Tûr-'Abdin in den Keilinschristen wiederzusinden versucht. Sollte Mat-te-ja-ti oder Mat-ja-ti (bei Assurnasirapal I, 87) mit A. Midjad zu identisieren sein, so könnte man in dem daneben genannten Orte Za-za-bu-ha das jetzige grosse Dorf Zaz n wiedererkennen (s. meine Reise S. 412).

Še-ri-eš-še sehr wohl identisch sein kann. Für die Lokalisirung gewährt Strabo keine weitere Hülfe, mir scheint

aber Πίνακα- ἐἰἐς, dessen Lage zwischen Manşûrîjje und Funduk bekannt ist, die südlichste dieser drei Tigris-Städte zu sein, Σαρεισα daher weiter nördlich zwischen Fenek und Til an der Mündung des Buhtân-Čai auf dem Gordyäischen oder östlichen Ufer angesetzt werden zu müssen. Die Kur-ḥ-e Tiglatpileser's sind natürlich die Γορδναῖοι. Es ist selbstverständlich immer im Auge zu behalten, dass ein Ortsname Še-ri-eš-še an verschiedenen Orten vorgekommen sein kann; vielleicht ist es derselbe Name, den das kleine, von mir in meiner Reise in Syrien und Mesopotamien S. 416 verzeichnete Dorf Šariš oder Šierš führt. Trotzdem bietet die Combination der Gordyäischen Tigris-Feste Σάρεισα mit der auf dem Ostufer des Tigris zu suchenden Feste Še-ri-eš-še in der Nähe der Kurţie erhebliche Garantien sachlicher Identität.

Salmanassar II. erwähnt einen Gau mâtu Si-riš-a-a (I, 155) in einem Zusammenhange, der ähnlich auch bei Assurnasirapal vorkommt (I, 61). Die gleiche Bildung der Namen

mâtu Si-me-sa-a-a
mâtu Si-me-ra-a-a<sup>1</sup>)
mâtu Si-riš-a-a

deutet wohl darauf hin, dass diese Gaue ungefähr derselben Landschaft angehören. Ob dies mātu Si-ris-a-a der Gau von  $\Sigma \acute{a}\varrho \epsilon \iota \sigma a$  ist, lässt sich durch nichts besonderes erhärten; andererseits kann ich aber aus der angezogenen Stelle bei Salmanassar II. auch nichts entnehmen, was mit dieser Identification unvereinbar wäre.

Die Grenzen von Kummult lassen sich aus den keilschriftlichen Denkmälern nicht genau fixiren. Tiglatpileser I. gelangt von Assur nach Kummult, ohne einen Fluss

<sup>1)</sup> Die Bildung von Si-me-ra erinnert an Simêl (meine Reise S. 370), die von Si-me-sa an Schimisch (HARTMANN, Bohtan S. 59 S. 256).

zu überschreiten; Assurnasirapal gelangt von seiner Residenz Kelach östlich vom Tigris nach Ueberschreitung des Tigris nach Kummuh (I, 65. 87). Danach ist dies Kummuh in Nord-Mesopotamien zu suchen, während das Commagene der Griechen und Römer nicht in Mesopotamien, sondern westlich vom Euphrat lag.

Ob der Stamm des Wortes Moxoene mit dem bei den Assyrern als Landschafts- und Stadt-Namen so oft vorkommenden Hubuškia, Hubuška verwandt oder identisch ist? Wie das auch sein mag, jedenfalls ist zu beachten, dass die Landschaften Hubuškia und Gilzanu meistens zusammen erwähnt werden (I, 63. 85. 133. 149. 169). Nach meiner Ansicht entsprechen sie sachlich so ziemlich den Landschaften Arzanene und Moxoene mit dem Unterschied, dass Hubuskia sich bedeutend weiter nach Südost zu erstrecken scheint, als für Moxoene angenommen werden darf. Uebrigens scheinen, wenn ich die betreffenden Stellen recht verstehe, die Assyrerkönige zwei verschiedene Routen von ihren Residenzen nach Hubuškia eingeschlagen zu haben:

- 1. Salmanassar II. zieht über Si-me-si und A-ri-di nach Hubuškia (I, 155).
- 2. Derselbe König überschreitet den Zâb und nähert sich den Städten von Hubuškia (I, 147). Vgl. den dritten Feldzug des Šamši-Ramman (II, 179).

Schliesslich gelangt Salmanassar II. auf seiner Rückkehr vom Wan-See, dem Meer von Nairi, nach Gilzani, von dort nach Hubuškia und über Kirruri nach Arbela (II, 167. 169). In moderne Terminologie umgesetzt, scheint Hubuškia ungefähr denjenigen Theil des Gebirges zu bezeichnen, der sich von dem Gau Mukus bis Râwenduz erstreckt. Aehnlich Delitzsch, Sprache der Kossäer S. 34.

Nach Gordyene zurückkehrend füge ich hinzu, dass in dieser Landschaft, wenn ich nicht irre, sich ein kossäisches Wort als Ortsname erhalten hat. Aus der Syrischen Literatur ist das Jana Kina, Kloster Kemul in der Nähe des Ğûdî bekannt, das jetzt (s. Hartmann, Bohtān S. 37) Akmûn ausgesprochen wird. Mit diesem Kemul vgl. die von Delitzsch a. a. O. S. 25, 11 mitgetheilte Glosse: Ka-mul-la = ilu Ea. Ob etwa das Kloster des heiligen Johannes auf der Stelle eines heidnischen Ea-Tempels stand? — In der Legende des heiligen Šallîţâ, des Apostels der Gordyene, wird ein Dorf erwähnt, das so genannt wurde nach dem Namen einer daselbst verehrten heidnischen Gottheit.

#### IV.

In den Stellen der Assyrischen Königsinschriften, welche von den fernen Medern handeln, wird mehrfach das Gebirge Bi-ik-ni erwähnt. Es scheint die Ostgrenze des Reiches Tiglatpileser's III. gewesen zu sein (II, 7. 19), und auch für Sargon (II, 55) ist »der ferne Meder am Rande des Bi-ik-ni-Gebirges« eine Grenzbezeichnung. Die zahlreichen anderweitigen topographischen Angaben über Medien (z. B. II, 7. 17. 19 41. 43. 61. 63. 69. 89. 91. 107) sind noch vollkommen dunkel, dagegen dürfte die angegebene Grenzbestimmung geographisch zu fixiren sein, hauptsächlich mit Hülfe der Annalen Esarhaddon's (II, 133. 147).

Für die Erklärung von »Pa-tu-uš-ar-ra einem Gebiete am Rande der Wüste im fernen Mederlande am Rande des Bi-ik-ni-Gebirges« hat man an die Πατεισχοφεῖς, einen Stamm der Persis bei Strabo C. 727 erinnert (s. Tiele, Bab.-Ass. Gesch. S. 348). Da man indessen die Meder nicht in der Persis suchen darf, so scheint wieder der Fall vorzuliegen, dass derselbe Name Πατισχοφ = Pa-tu-uš-ar-ra an verschiedenen Stellen vorgekommen ist, und damit entsteht die Frage: Ist noch ein zweites Πατισχοφ und zwar ein solches in Medien nachzuweisen?

<sup>1)</sup> Wie man in Aegypten den Namen des Ismaîl Pascha Ismae în ausspricht.

Eine Landschaft Pdašvar, Çadišhwar wird mehrfach erwähnt in der Form Padišhwar-gir d. i. Padišhwar-Gebirge. Im Bundehesch Cap. XII wird es als das grösste Gebirge in Hvare, als in Tapuristan und Gilan gelegen bezeichnet; ferner heisst es daselbst »vom Berge P. bis zum Berge Kumish«. In der Geschichte des Artachsîr-i-Papakan S. 47 wird erzählt, dass Ardawan ein Heer aus Rai, Damawand, Dêlaman und Patašchwargar gesammelt habe. Im Vendidad I, 68 wird varenem cathru-gaoshem mit Patišhwar-gir identificirt. Vgl. Windischmann, Zoroastrische Studien S. 8.

Es liegt auf der Hand, dass Patis-hvare componirt ist, nach P. de Lagarde, Beiträge zur Baktrischen Lexikographie S. 51 aus Baktrischem paitis (Neupersischem ()) und hwar, sodass patishwargar bedeutet »der vor hwar gelegene Berg«. Man darf auch übersetzen »das Gebirge von Vorder-Hvar«.

Wenn nun nach Bundehesch Cap. XII dies Gebirge in Hvare liegt und im Zusammenhang mit demselben die Landschaft Kumish erwähnt wird, so ist damit die sprachliche und sachliche Identität von Hvare = Xoaonrn und Kumish = Kομισηνή gewährleistet. Vgl. die Σταθμοί Παοθικοί des Isidorus Characenus bei C. Müller, Geographi Graeci minores I S. 251. Nach Ptolemaeus VI, 5 und Strabo XI, 514 wurden beide Landschaften unter der Verwaltung der Arsaciden zu Parthien gerechnet, 1) während sie unter den Nachfolgern Alexander's zu Medien gehört hatten. Vgl. A. von Gutschmid, Encyclopaedia Britannica XVIII S. 590 Col. 2 (in dem Artikel Persia). Der Name Choarene hat sich erhalten in dem Stadtnamen خوار (bei Ibn Ḥaukal S. 270). Die Landschaft Choarene lag östlich von den Pylae Caspiae (s. eine gute Beschreibung derselben bei Ibn Rusta S. 169), im Norden begrenzt von dem Kamm

<sup>1)</sup> Vgl. Plinius, H. N. VI, 15: Mox ejusdem Parthiae amoenissimus situs qui vocatur Choara.

des Gebirges; es ist dasjenige Gebiet, dessen Centralort heutigen Tages  $Semn \hat{a}n$  ist, während die östlich angrenzende Landschaft  $Comisene = \underline{K}\hat{u}mis$  die Stadt  $D\hat{a}m$ -ghân zum Centrum hat. 1)

Es ist bekannt, dass Khusrau Anûšarwân als Prinz den Titel eines Schah von Patishwargir führte. War diese Provinz identisch mit Choarene? oder müssen wir unterscheiden zwischen Choarene. Vorder-Choarene und Vorder-Choarene-Gebirge? Die Beschreibung Esarhaddon's »am Rande der Wüste« entspricht den Thatsachen, insofern Choarene<sup>2</sup>) im Süden an die Salzwüste grenzt.<sup>3</sup>) Für die Bestimmung des Vorder-Choarene-Gebirges ist vielleicht die folgende Stelle in Bundehesch Cap. XII zu verwerthen. Wenn »der Berg inmitten der Ebene«, der von »jenem Berge« (dem Padašhwargar) losgebrochen war, nach den lokalen Verhältnissen jener Gegend kaum auf etwas anderes als auf den Sirdâra-kûh (die Pylae Caspiae) bezogen werden darf, wird Patishwar den westlichen Theil von Choarene und Patishwargir das Gebirgsland zwischen Choarene und Ragiana oder Gross-Medien bezeichnen. Der Name Vorder-Choarene würde dann darauf zurückzuführen sein, dass man auf der grossen Strasse von Ragae nach Osten diesen Theil der Choarene zuerst erreichte. Wie dies aber auch sein mag, der Name Patishwar ist von Choarene nicht zu trennen, ist durch diese Combination inhaltlich bestimmt als die Landschaft der Südabhänge des Elburz-Gebirges, deren Kamm sie von Tabaristan und Mazenderan trennt, südwärts bis an die Salzwüste, 4) und damit

<sup>1)</sup> Ueber die Grenze zwischen Choarene und Comisene s. W. TOMASCHEK, Zur historischen Topographie von Persien S. 80.

<sup>2)</sup> Ueber eine andere Landschaft *Choarene* an den Westgrenzen Indiens s. Tomaschek, a. a. O. S. 56. 57.

<sup>3)</sup> Vgl. die Karte zu Tomaschek a. a. O. II (Die Wege durch die Persische IViiste).

<sup>4)</sup> Die Deutung des Titels, den Khusrau Anûsarwân als Prinz führte, als Prinz von Tabaristan (s. meine Uebersetzung von Alberuni's *India* II

identisch ist das  $Pa-tu-u\bar{s}-ar-ra$  Esarhaddon's im fernen Medien. Den Berg Bikni finde ich in späterer Zeit nicht wieder; vielleicht ist der  $Sird\hat{a}ra-k\hat{u}h$  gemeint und der Berg Bikni von  $Pa-tu-u\bar{s}-ar-ra$  gleich dem  $Pati\bar{s}hwar-$ Berg (gir) eines späteren Sprachgebrauchs.

Danach hat die Herrschaft der Assyrerkönige, Tiglatpileser's III., Sargon's und Esarhaddon's sich im nördlichen Persien bis in die Gegend des heutigen Teheran und bis an die Pylae Caspiae, den *Sirdâra-kûh* unserer Karten, ausgedehnt.

#### V.

Wenn man von der Syrischen Literatur kommend die Annalen Sargon's Z. 287. 288. 298 (s. H. WINCKLER, Die Keilschrifttexte Sargon's II.) liest, glaubt man in der Stadt III. liest, glaubt man in der Stadt Dûr-La-din-na (La-din-ni) die alte Chûzische Bischofsstadt Lâden = Lâden in der Simeon Bar Şabbâ'ê unter Sapor II. das Martyrium erlitt. Wenn aber auch diese beiden Namen identisch sind, i) so ergiebt sich doch sehr bald aus einer Betrachtung des historischen Zusammenhanges, in dem Dûr-La-din-nu bei Sargon vorkommt (vgl. Tiele, Bab.-Ass. Gesch. S. 275), dass sie nicht eine und dieselbe Ortschaft, vielmehr zwei weit von einander entfernte Städte bezeichnen, eine westlich vom Euphrat und eine in Chûzistân, dass wir wieder denselben Ortsnamen an zwei verschiedenen Stellen finden.

S. 295) ist danach zu berichtigen, da die Landschaft Tabaristan nicht die Südabhänge, sondern die Nordabhänge des Elburz bis an das Caspische Meer bezeichnet. Der Ausdruck des Bundehesch Cap. XII »in Taparistan und Gilan gelegen« kann sachlich nur bedeuten, dass das Patishwâr-Gebirge mit den Gebirgen von Tabaristan und Gilan zusammenhängt.

Ob auch der Ortsname Λάδανα in Armenia Minor (Ptolemaeus V,
 2) dasselbe Wort ist?

<sup>2)</sup> Ueber die muthmaassliche Lage von Karchâ dhe-Lâdan vgl. Nöldeke, Geschichte der Perser und Araber S. 58 Anm. 1.

Aehnlich steht es mit dem Elamitischen Namen Hilimmu, der doch vermuthlich von dem von Ptolemaeus V, 13, 21 erwähnten Χολιμμα nicht zu trennen sein dürfte. Tiglatpileser III. vereinigt die Stadt Lahiru an der Seite der birîna(?) der Stadt Hilimmu und die Stadt Pillutu an der Grenze des Landes Elam mit Assyrien und unterstellt sie dem Statthalter von Arrapha, s. KB II, 13. Hilimmu und Pillatum erscheinen als Elamitische Gebiete bei Sargon (II, 55) und in der Form Hilmu und Pillati bei Assurbaniapal (II, 195. 265). Sanherib fährt über das Meer und erobert Hilmu und Pillatu im Lande Elam (II, 101). Wo aber auch dies Elamitische Hilimmu zu suchen sein mag, es ist jedenfalls sachlich mit dem von Ptolemaeus unter Armenia Major aufgeführten Χολιμμα nicht zu identificiren.

Die Stadt Dûr-Ladinna lag in der Landschaft oder dem Gau Bit-Dak-ku-ri. Das Wort Dak-ku-ri, Da-ku-ri, Dak-kur-ri (alle drei Schreibungen kommen vor) ist ein Personenname, der als solcher wiederholt vorkommt, vgl. Adini apal Da-ku-ri, den Stamm eines Fürsten im Kaldi-Lande unter Salmanassar II. (I, 139 Anm.), Balasu apal Dak-ku-ru, den Namen eines Babylonischen Fürsten unter Tiglatpileser III. (II, 15), und Kudur apal Da-ku-ri unter Essarhaddon (II, 283).

Für die weitere Frage nach der geographischen Lage dieses Dakuri-Gaus kann ich auf Delitzsch, Paradies S. 202 verweisen. Sargon überschreitet den Euphrat und erreicht die Stadt Dûr-Ladinna in Bit-Dak-ku-ri. König Merodach-Baladan in Babylon fühlt sich unsicher und flieht nach Elam. Die Spitzen der Einwohnerschaft von Babylon und Borsippa ziehen nach Dûr-Ladinna und huldigen dem Sargon. Dieser zieht in Babylon ein. Vgl. Tiele a. a. O. S. 81. 245. 272—275. Es sind dies Ereignisse der Jahre 710. 709 v. Chr.

Sanherib lässt seine Flotte durch Bit-Dak-ku-ri und den Kanal Arahtu in den Euphrat gelangen. S. G. Smith, History of Sennachcrib S. 91. 92.

Esarhaddon plünderte das Babylon feindliche Bit-Dakkur-ri, »welches im Kaldi-Gebiete liegt« (II, 129. 147).

Hiernach zu schliessen, war Bit-Dakuri eine Euphrat-Landschaft mit der Hauptstadt auf der Westseite des Flusses. Da sie als zum Kaldi-Lande gehörig bezeichnet wird, nehme ich an, dass sie weiter stromabwärts, südlicher lag als Babylon, dass sie aber andererseits von Babylon und Borsippa nicht allzu weit entfernt war; ob man aber z. B. eine Lage in der Gegend zwischen Mešhed-Ali und Diwânijje oder eine noch südlichere annehmen soll, lässt sich nicht bestimmen.

Wenn ich nicht irre, hat der Name *Bit-Dakuri* sich bei Ptolemaeus als Stadtname in der Form *Iδικαρα* erhalten. Er erwähnt eine Ortschaft dieses Namens unter Babylonia V, 20, 6 in der Euphrat-Landschaft in einer von Süd nach Nord fortschreitenden Aufzählung:

| $T \epsilon \varrho \eta \delta \omega r$ | 80' | 31           |
|-------------------------------------------|-----|--------------|
| Ιδικαομα                                  | 76′ | $33 \cdot_3$ |
| Δουφαβα                                   | 76′ | 34           |
| $\Theta$ azzora                           | 76' | 34.30        |
| Θελβεγκανη                                | 77  | 35.30        |
| Βαβυλών                                   | 78' | 35.          |

Ibizaoa gehört für Ptolemaeus zu Südbabylonien; er zählt zwischen ihm und Babylon drei Ortschaften auf, und seine Ortsbestimmungen führen ungefähr auf die Gegend von Lamlûn. Nach den Angaben der Assyrischen Inschriften würde ich nicht eine so südliche Lage angenommen haben, jedoch sind sie so unbestimmt, dass andrerseits aus ihnen ein entscheidendes Argument gegen eine solche Lage nicht entnommen werden kann. 1)

Dem Semitischen bîtu entspricht das Protobabylonische

<sup>1)</sup> Ptolemaeus erwähnt unter Arabia Deserta V, 19, 4 noch ein zweites Ilozaga, das wir uns als in Nordost-Arabien etwa an der Route von Basra nach Bahrain gelegen vorstellen müssen. Soweit mir bekannt, spricht nichts dagegen, die Kaldi-Grenzen bis in diese Gegenden auszudehnen.

ê, in jüngerer Aussprache î. Wir können daher gleichsetzen: Bit- $Dakuri = \hat{E}$ - $Dakuri = I\delta\iota\iota\iota\alpha\varrho\alpha$ . Die Consonanten sind dieselben, und die Differenz der Vokale wiegt nicht schwerer als diejenige in Assurbaniapal's Urdalika und Herodot's  $A\varrho\delta\varepsilon\varrho\iota\iota\iota\iota\alpha$  (s. Oppert, diese Zeitschrift III, 422).

Uebrigens mag an dieser Stelle darauf hingewiesen werden, dass dies  $\hat{e}$  oder  $\hat{i}^{\text{I}}$ ) noch in einem zweiten Babylonischen Stadtnamen vorzuliegen scheint. Arrian nennt in seinen Indica (s. C. Müller, Geographi Graeci minores I S. 366) die Stadt Teredon Liquidwiis, nach anderer Lesart Iquidwiis. Die erstere Wortform ist mir unverständlich, die zweite liest sich ungezwungen als Iridûti = Eridûti = Bît-Ridûti, was auch als der Name einer nordbabylonischen Stadt überliefert ist (I, 203). I-ridûti sowie Teredon können beide Ableitungen von derselben Wurzel ridû sein (vgl. Delitzsch, HWB s. v. terdû, terdennu).

Ein anderer Kaldi-Gau Bît-A-muk(mu)-ka-a-ni wird bei Tiglatpileser III. wie bei Sargon und Sanherib erwähnt. Von der Hauptstadt desselben, Ša-pi-ja oder Ša-pi-e meint Tiele S. 81, dass sie ziemlich weit nördlich gelegen haben müsse. Dieser Name könnte sich in dem der Tigrisstadt  $\Sigma a\pi\varphi\eta$  in Nordost-Babylonien bei Ptolemaeus V, 18, 9 erhalten haben; ich finde indessen in den keilschriftlichen Berichten keinen Anhalt für eine Lokalisirung von Ša-pi-ja.²)

Was die Landschaft zwischen Babylonien und Assyrien betrifft, so hat bekanntlich der Name des Aramäer-Stammes Gurumu der Aramäischen Landschaft den Namen gegeben. Ein anderer Aramäischer Stammname,

ו) Dasselbe Protobabylonische Wort gal, das als zweiter Theil in לכולה vorliegt, dürfte auch in dem Syrischen בים Architekt vorliegen, von dem ich annehme, dass es gleich dem Babylonisch-Assyrischen tim-tim-gallu ist, obgleich ich eine mit dem Syrischen harmonierende Aussprache von tim-tim nicht nachweisen kann, sowie in dem targumischen und talmudischen

<sup>2)</sup> Verwandt ist vermuthlich der Name der Hauptstadt von Gambul, Ša-pi-i-Bel (bei Esarhaddon und Assurbaniapal).

Kip-ri-e (II, 11. 85) hat sich in dem Ortsnamen Kifri an der Strasse von Bagdad nach Kerkuk, ein anderer, Ha-ga-ra-a-nu (das.) in dem Ortsnamen Agran erhalten. Vgl. Plinius H. N. VI, 30: Qua dirivatur (sc. Narmalchan) oppidum fuit Agranis. Dass der Aramäische Stammname Ra-bi-ilu (II, 11) als Name des letzten, 106 von Trajan depossedirten Aramäischen Königs von Petra wiederkehrt, mag beiläufig erwähnt werden. Nach dem Namen der im Norden an Babylonien grenzenden Landschaft Tirhân, Trî-hân habe ich bisher in den Keilinschriften vergebens gefahndet, es sei denn, dass es sich in dem Tir(i)-ga-an ki der fragmentarischen Liste bei Rawlinson V, 12, 6 verbirgt.

Sollte in diesen Glossen übersehen sein, dass diese oder jene Ansicht bereits von anderer Seite geäussert worden ist, so erkenne ich die Priorität meines Vorgängers mit Freuden an und bitte aus dem Umstande, dass ich ihn nicht erwähnt habe, nichts anderes entnehmen zu wollen, als eben die Thatsache, dass ich seine Arbeit übersehen habe. Dass Delitzsch's verdienstliches Werk Wo lag das Paradies? überall zu Rathe gezogen worden ist und von dem Leser überall zu Rathe gezogen werden muss, mag zum Schluss noch besonders hervorgehoben werden.

## La vie de Mar Benjamin.

Texte syriaque.

Par V. Scheil.

Le texte de la vie de Mar Benjamin se trouve à la Bibliothèque patriarcale jacobite de Mardin, sur un manuscrit qui paraît être du XVII<sup>me</sup> siècle. J'en dois une copie à l'obligeance de Monseigneur Rahmâni, archevèque d'Alep, assez louablement connu de tous ceux qui s'intéressent aux Lettres syriaques.

L'auteur de cette composition dût vivre au quatrième du cinquième siècle, aux temps mêmes de son héros, ou peu après. Il dit en effet avoir entendu de la bouche des compagnons du saint le récit de ses premières austérités.

Le fragment final est d'une autre main et d'une époque postérieure. Extrait de la vie de Mar Ḥanania, il sert d'appendice à celle de Mar Benjamin, pour expliquer comment le couvent de Mar Chlimoun où fut transporté le corps de Mar Eugène par son disciple Benjamin, ainsi qu'il est raconté au long dans sa vie, fut nommé plus tard couvent de Mar Hanania.

Il existe un autre manuscrit d'une vie de Mar Benjamin, au Musée Britannique Add. 14.733 (n° 961 du catalogue de Wright) (fol. 52b) que m'a signalé M. Rubens Duval et dont je dois une copie à l'obligeance de M. E. A. Wallis Budge. Les deux vies de Mar Benjamin n'en font qu'une. C'est un seul récit qu'on dirait recopié de mémoire. Avec beaucoup de variantes insignifiantes, les textes se suivent pas à pas. Cependant dans le récit de Londres, ont été omis l'épisode de la translation des restes de Mar Eugène, et l'appendice tiré de la vie de Mar Ḥanania. Ce dernier morceau d'ailleurs ne fait pas partie, à proprement parler, de la vie du saint. Le premier aura été condamné et omis par un copiste, à cause des tendances anti-nestoriennes qui s'y trahissent.

Nous donnons le texte de Mardin (A) avec les variantes de celui de Londres (B).

Mar Benjamin avait une trentaine d'années, au temps de la persécution de Julien l'Apostat. La date de 678, assignée par le manuscrit à ce dernier évènement est légèrement inexacte, puisque cet empereur mourut en l'an 675 des Séleucides. Mar Benjamin étudia pendant vingt ans à l'école de Mar Eugène, embrassa ensuite la vie religieuse et en parcourut successivement les trois étapes, comme presque tous les grands moines de son temps.

Il fut d'abord Cénobite, vivant et travaillant en commun avec des frères, pendant vingt ans.

Puis sans quitter la Communauté, il s'isola d'elle et fut moine pendant vingt ans.

Après cette réclusion imparfaite, il se retira entièrement du monde pour devenir ermite ou anachorète. Ce fut d'abord dans le voisinage de son couvent, dans la montagne d'Æzelo, puis au Sinaï, enfin dans le désert de Scété ou Asqit en Egypte. Les solitaires d'Egypte jetaient alors un tel éclat de sainteté que de toutes les régions, on allait y chercher le secret de la perfection.

Arrivé aux sommets de la vie spirituelle, Mar Benjamin devint fondateur. Il rentra dans son pays au moment où l'hérésie de Nestorius pénétrait en Mésopotamie. Il construisit un couvent de Cénobites près de Dougan, au dessous de Mardin, et entrant pleinement dans le mouvement intellectuel national qui partait d'Edesse, il adjoignit au couvent une grande Ecole.

Il mourut le 1 de Tichri II, vers l'an 460.

\*حل سلم مهمدانم ماشم هنام الحدمد معدمه وحدم و المعدم و

عديد البيد وكلمة سوط أو سعده وتقمّ وبعدوة. ودف الده عدد والمدد المديد والمديد وال

<sup>2</sup> B عدا pour منه 3 B إنكا pour منه 4 Om. B 5 B سموما جاء و منه عدا المنا المنا

مة سكمد عنبة كمدة لحديد مدن محمل فع \* מעבלה הצבבת הלון עביי עריים מאומים. החם . השולה حدة بمريم عصر المالحديده، بمساءة لعانه حديدي. and risher of frings redein وعدم والمرامل موسيطي سو بالسي بالمان موند אבשל אומא הוכא לשמל אשל אביא בעובן. אלאלוביו לביא מבי, את בחבבה המהנושה האלהים בוחובה דיבותום ארישיאי ביישה בביקא ביישה באור ביישה ביישה مومه سه دردی دنامد، دیل درمانه مردی در مورن محصقص محدلم له دول عنم دعيم مدلمم حيمم معمد مدسم حمر دل لدمع مدورة حم دل מודם. הודם. סמם בבא מון כנומן. פספד מו خدد مهما محندله. حدله بمحقوم دوم ععن حسية حرمت عمان حمه حميده حمه عند موه דוביוף שטט לשי טבא נאוף שטט בל ושקשי בך حدم ديمه مه له. لحقيد ملقسم مسعدة حدلی مرمی لی معمد برای دلسه: غدم مرمی לאסקם י\*להתם הבפנה אבים המש עלהם בי\*. המ

I Om. B

سمكا بعربما مدى بالمزه كعراسا صمكونمي كما. 8 ع واقلمه الم من لمحمدا وقدورا حميدها وكمدددا مرمداد وإعا وبديرا وبنوسل مرسمان به به بير الرسلا عنو حرسم (sic). المككمة كميد عنه ادبي معند حدد عدادا بعدة بالمحسدا بعنامندتا ببدهم. Zeitschr. f. Assyriologie, XII.

مدركمك، محديمة كالحديم والملكم والمكارعة הבאכה מבניבה. הבה אלעבב מהא כבאכה מלעה المرمد عتني صديم علم لمم لمم بعتب هذه ممريم. \* مودل. لحمد معنه وورنه معنى فلم دسم שנואה הנותוםה השבל אית ישבוטה הנונו השנות משל מסשם יאמשלת מלשוז מזשבתבם בסשל מסש לשבא הבי, אם אים כוא וסעוא. התבולהב מהא والا محمد بعد بعد بعد بعد بعد المعدم ومد بعد معدم المد معدم المدينة ال عده لع بدهوروب - وساء ، بديبر ون سوم مهر ukya \* 1/1 ion. an ai, cuky chi\* Loy لمديم ها، محمد حصدنه «دلم» «دلمنه רשל יצש אשו יאב . אויישל השל "אב בא אורה لوحب \* و حديده، مه لحتب صحاب نحم بحده الم

ومن وحرا إعدا سما عدد قدا كمن وعروع المدل مدانا. وعروع المدل مدانا. وعن المدل مدل المدل مدل المدل ومن المدل ومن المدل ومدل المدل ومن المدل المدل ومن المدل المد

ا Add. B من المحدد والمدا المددد والمدا المددد والمدد والمد والمدد والمد والمدد والمد والمدد والمدد والمدد والمدد والمدد والمدد والمدد والمدد والمدد

תי, יבסטכ אפשסטפא. \*מס תי, כניתן בתמ ושבא מות ישם יאישטשיע אבע יוש בשני אני אבשי معمد محنة , محرم علمين عمل عديم محرم محدد במותשאשם ותלומתם אושצו משול מזום , יותלם בחושל مذبهم وحدوة لم مذوره \* درية حمولم. حذر دسمم ואה למחם העובשה אשם מחא. כמי, השל האעבע, האעבע, موه لمه. تح ملمه ومديه دوسك ديد وليد. och sachen ad acreape actomorpu econpa مادسه مر وولس معر مشم محلم ومعتب عديم. ruinal Le mary elm ruina. mary el lenius ملاعتمام مدت ملع ين يند مما مه عصام مهدام، המצוא מחם משלחה. וא משא בחמא הנצאבא . תשומש השמה השומו השום בשול במול مومه سلم علي مستوس سدة مس حملي موم لم. محملات العلمة المعالمة ال כה, הכן וחש סהנבא \* השבב הוגב בל בשולא

המליב אר בבלה ביל בבל בסומה שוא ומחשים. נ אנוסובא משל שטא דך והדש אבל ישל יצר ואים لانماء بن المامد بعقد ممامل مربيء المداما السحم دلسه. \* موريهم سه آهنم شه. \* ا \* موريددي. دالم دورد معامد مدمدهم دورد ودورة مدالك مدير مهما مقد مع عبدا مهم معمد ماء זבל בים מל הממשאת אם מל המש בשלפבאה مرعمه مرم علاء \*\* من عن من مراعمة عمم مراعمة طسمة بمحة معم معم حليعا بدامة علم عسم للهنين معنين محمدة بشعرة تحقيده سنبس معرفة דד שיזינים ענשוע דד עשיים בעשייזים עשינים דד ملصهم و دنندی. حلل بهدم وحن و دندم و نعمه \*. תצמשא היא איא שישיא ישיא ישישיאי ישישיאי. משבו ושעם לציזם, ישמשל מיל שטחרן שפחקי gow way kin way bury sor wie wrich مارء مرتب مدم ملسه. مديده له لمل موتدي. ومريد محده سلور مسلك محقر وسحله لمحصم وحديم معيد. תאמשאמצם ממשם . הנישמשו הל הליטין משחקעם لم ملك أتصله. ديم، تمديمهم، دم تعدل

وربع مراحد المراحد ال

مهاد، بدیت منصو بهدیه بهدیم منص ashaber to the se ash the thaufact אחבי כוטט אין בקצא שואי ששט מניגא ביי בדובא אושטא הסבל בבעטונים מז לא אפתעת מסא כניטשוא Kis, Kliaso Kla Kriaf, Kalaskoso Kla مناعه که مرمن علی، دسم مدر بعد مام مدرند איני הלעושחם יישבי שובי עיצר אלשאי ושב ששי בוכמחם עד לוחדא כחצלא איני הלבחובלא. חכבהא בחשבת בחשותה שבה בש מומה ואלם משל אבאס בים, הלא מיל ארא משנא משוח ביות אסים מליני עבש ביי שבמשן ייייערן שמשן אסש באמביא סגם מג מבי, אם אם ממבא בנה לואמב שדי אסוושם משבת שב אמש לה איד הדישיו אדישים המביא \* ולשת בניה \* חוש בניה בהיא בפיי

المنصفة حمد المعلم الم

עום ביום הלוא בים הלוא בים אל זיבולא \* מעום ساسه معل محل مخالمه معل سعده مساسه תו לא יגב מחא כמון. אלא כעלעא הוסא באי אל בות \*مملل لقديم مهدم \*د مطلعه. مع المراه \* בבהכיד הכיי אהלי בלשה הבשים האוצה אים. حصلم علمم حدة الم عدد الم الم الم الم الم الم الم الم الم בשות בבב זו בא בא הלא בי היום משומב שידה עבינים עוגעם ששישים מיע יישוח עבבם «الاستان المناس مسلم المنام المنام المنام المنام المنام المناس المناسبة ال לשהבישם. \* העשב כמ שלוא בידא. מבי, \* י יוצטב Llow, oriethrom, of entire iours. oari, Team منحہ دم لاہ دید سامنہ میں مدینہ، مددلاندملم ته در لدغ حلل به المحديم حة دسم الدعسه حرابه و محميه ولس مه \*محدد دمعنه \*و دمانه سهما\* دهن سعت مه دهم دهم دهم دهم دهم مهما ילםן למי באסידא. הנאבטל בי מוצאא כבלל הנבמבנמה, בי حم عملميه مع مع مع معمدله الحلم الحقيم معتمناء الالا لابله لاسم فعلاء معمد فماء

<sup>1</sup> Om. B 2 B مَالِثُونَ عَلَيْهِ 4 Add. B أَنْ مَالِيْهُ 5 B مِنْكُونُ مِنْ مَالِيْهِ 6 B الْكِلْمُ مِنْهُ 7 B مَالِمُونُ مِنْ مِنْ مَالِيَّةً وَمَالًا عَلَى الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

مرم دلنولم. صديم مد مند ماده بالمام دراناء مردد الله ماه بعد مدع بعدم بدنستة مرم ما \*מלין בלמין. הכעודה מת הצבם הצנ האול וכן בהכידה הכבי, את בשולה האעלא היא עלפה אים שוכבא حمسهما معده معده مديد مديد بدء مد مدانة at shorten alon, at alone simon, soirenon, במה, הכמום וכנא סויבא בנהם אכםמה, מאוכמה. מבו عد مي دمعنه \* أدم. محدة علام عدد معدم حیم کده دمیناه دیسم که دبهمه که موس مه تحلم معل د تعم محقدیم ملیده به ملح تحمی omen as sander pop "in char san הנבבה\* האדא אב הבמסבא. בכן דמנה הכנבסמא. مدلم احمدمس، مديم مع ممانيم دهنديمه مدالم لشه. و محده حلة حلة معدد له אברשם עיקול בעונים בשנים בעלים בעלים בעלים באים عمد محدن دص مطللم \*لحد مديم. مح حلم سهديم محم ستهمي مله حضر وليم لمحمل صميم Kean of the Kear when with air to מבא הזיכוא בל שלך לוש לד עום ציבני מטא

له. دو هم له منده دم لعل ملم دو ممر سمعمه ممس لمعف ما محمد مل ملمارے مص אם האוא בן בפוף וצים מעום מקלא מהא. محاحدة معن وجه محدد محتفله والمعاددة والمحاددة والمحاددة والمحددة والمحاددة والمحاددة والمحددة والمحدد ومولي المحلم علم علم منه محمدهم عدد العدم.\* זמן עד בעבא לעד בעבא. עד פרטיא דלעובא Ram du mdaar dam Rulkr 412 Ram 31aaks שתבותה "הרגשם "הולשם .mo באות בות באשת בש הבאשה המוכא בבתח. הכלם صه مدهمه، حصلهمه علامه عدد تحلي عل عقاسي. \*ماهدة صمح لهم. ألم المعدم المحمد المحمد المعدم الم معدم دعم دحودتم محرصه ملاعه ملاعه معدم בו בין לאמן הכבעומה אלחם, מחמשת היושא אכנונים ביו سمحة بهم لازم باعدم لازم فعدد ملم لمعدمد ملمر معنمم ملم للمل هنه فيلمه لحمله.

على حك محكم سعقه المعطل الله المحكمة المحكمة المعلم المعل

مهانعيهم له معمد لاند. مدد وليدم دحن اعمر comp at was con affer some at the والمعالمة والمعالمة والمعالمة والمعالمة والمعالمة المعالمة المعالم क्षंत्र ए क्ष्रंकात्र. त्वर क्षेत्र वर्षक्ष्यकृत विकर משא זם המשוח העומה בנו אחם אחם המשאה בו צמא صعب لتحديد مهم دعلية مد لحيب صمه دميس ممم سدهم. حد حلم شم منته محرن ممم لم ישם אות מחבו אבזיו ישם יקד אף לוו ושאני مل مراعمه معدم، سام منى مها مدمد مارم معدر مد لمامس حاصده فرما محدد دامهم حددتم משל של באפא השבת לשמש כני אשואל ביא המין בשלחה האפלא בן עליא הוסיא האבחלי במוכא יום בני, \* המוכו מחם חלכי המחק כים בנים معنامسد حلل تسحيه. منحصلام عميد مسعنام. دام محصه دني محل بيمن مه معدن ملي حصهم مرام المحمدة، ومرد ودادا و الم محالم المام שלישב האטיני האמשים שמשן הטש המעם "יצילם حسامه. معنه معنه \*محدن عل لمنعم معند مفته

بوندا المحلم. بدر المحلم. عنها بالمحرد عنها بالمحرد والمحلم. بدر المحلم. عنها بالمحرد عنها بالمحدد والمحدد المحدد المحدد

سالفحد مراء مهما عصم مسلمحة المناهم ممص سية له. مدلوح حديه حديد الحرد مه مه حر weeren all all all all appropries mon onci. rempo oueio nely raning lier, بع مدام بعدعا سعرة سلم مهمم معلمهم حدارم ١٠٥٠ د معدده دارم ودادم دارم بفته مديما بصسما مصملات، مزيد مرسمام دسم. عزمه ورحموره عامس دروهم محديد معدد הנבחבחות, כן בחלענת אלמיא. חבד שאק מחא لاطعمه منامة فامت حديث حمه مهذ بهمين المعدولة תשו היו החם בשל שתי שים החשו החם ומשום למם למשת אבים למשת מצלם . השבים השת אשום روس عبهم بديله موس حين عله بديمها سا عدا مرب والحص ووالعرام بوري من مد معدا מומו הששמה זב ניז מה מונים מומום מיל משבים عسا محتد مص محن ماء محا ماه المام المعالمة المعا

والهز ك كافظ بعدنسه بالهدال وعدم كلما عنماده موالا المحرد مبيط بعناون المحلوب المحرد المحرد

בוצבא אוניוא. כוח, הלובחלה המון מעולא החחל למה המחשא אובה הכוצלא של הקלהוהו שוא בחלי המבין החאין ופליוא וכא ליטתרא במשמהי دلمه مد دن دسد. سب دلحدنده معدم موه. دس, بدلمر \* مصعه شمه که به ده ده شهر تالسه. Kaim , male alus \*\* kufe , ix \* kaim , ox klk Juitin. nen 1 112/02 licum. outling, co ixo represent with ofthe office interpres זונבלל כמי מואובי. הא בשמם דופת אוא מן מובאי مه مد دست \* للمن المولي المام المارية אול שום ססש מארדיו היו אסט מיע מדא היישט لللم حد دمعمه دعد. ساله لمهم "محم صمه درسه\* درایم علین عب در المه در دردده المه דכיצאי אמס דיי סד בלך דינד כיצטקט נמלוא בטו משא מן שוא. איף ולא נפחם בחשה, לאכא שנא חנצעם בונים, שניניאא. אמן למח בו למו מו מון אם בניסח, המענה השהא הלשלא. מינה בין عدله مددلات مماله لمه عمدن دعة من ممر محة مانسه علل مه مد بدن دسم مند علمهم oceapy ale in, flips. ocurs shuith \* c

ا Om. B 2 B حمد و مناور مان و مناور مان و مناور مان و مناور و

משבבונוחלות השלוא. מבן מובאי בג אוציא כמ תוזות בחשוז עית שלמן בשבש מינד יעשבוע מנוח הבלבץ הלהלח קבא מחאי בלבדום השנים מחא مص حماء عديد كريب محين محين الماء عنه الماء عنه الماء عنه الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء ممص بهده حتندیم ترحیتی منعد عمم ص lobon eling er. alei,\* † lobon. zen \*600, ozi,\*5 حد عيد لم مزيد حص مطنع لممانعدم مدهمه איף הנפעמה לשבוח הכין. י מהנולביף כן המבעלא من جمل بعدة حصم حن \*مدحةمه در لمن تم ריז בבבם אשלה בזוכא לבחלבה הבלבא בד הים حل مة لسح حديده مهم وبدونه حم عصدهم مديده بنيس بمسل محددت. مهدم مين תעממת, למ לביצה המען ומיא מעפאי. הנלכבין מבוח. הוא שבא הנולל לח הוצבל. הבה אול מה מהנא השלו פות לומשפובא\* נפו מון. אמונה משלו משלו מון.

بالم مناه الما عنوا من عن من المناه والمناه المناه المناه

סמבמבונה הכללה אלמה. מה שלמשמבה \* בן בבהל Lex.m\*1 >hebu arcom, oshe.in cum. oshuuh دویده. مصبه لمدر معنعه مصد شه برحدة دهددلم המדינושא העובה. העידוא מציאא המהמידואי מבי עביא ובא המעמשא הומא מהץ. המלשא משלים בא מלדאי כאימבא טכון איי בי מוא form \* cit. cure traces effer course can בלהח, דעובה מן אלחה. איבנה דווים מנח הם אזאב אבם שב שום מן אמש בעבו אבים אזאב مع موم فه و الم مماحم ممحن مون مون حسن به مدند مل من من مدن مدند من مدند م مدل له ده محلمه وحصور عين مصدوم مهلم مه בוצאה האלב כא באכנה האלעיו בן אהא הכצום מסא למי. מבל העוא משמב. שבע לאלמא הבמבי בפדינוחה, המדידא בעובל בד\*3 נפם דנאול בל אבל

منتمابل عم وب حل كم مدولا عسمناكم ومندوعه بعد من مدوعها والمدوعة في من مدوعها والمدوعة بعد من مدوعها والمدوعة بعد من مدوعها والمدوعة بعد من المدوعة بعد من المدوعة المدودة ال

مبلا أ. من تسلا معنت بنقل ما عممالهلا أ. مبلد أملا rivita alu conoista. ner ino conius eles حصارة مريخة ١٤٥٠ مراقياء مروي مص רבמבע בתחם בבות לבמבע אומם שבצר הלם one and are a suc a suc and agent agent agent. محمد دلی شه مهر مسعمه من القالم معمد من مناء معمد حنية. شه وحطمنه وله مصنور شده ومحمده. with a poor complex of Toward you wire ورودلي سوم وينه. وروم سوم لي دووردسو. محنے بہا ،من المس المسام \*، اسا محدیم دسلحه. وحالمه وهذ دسح. شهم لسدةهم، ופאבא. הבד מחא שביא לנו לעלבים הפדק אפם שאוא אויאיז שוא אעדט ששידטשה אם שיא تحلمنه دسم \*مده لأللمس علمس شمه\* دش. ruciom, \* zret la de mon \* laca nonce, דר שדפים שפינים ים עוד לאחם עול עועי בשעם تراسه محصيم الم مهم الم مدينكم مدنيكم والمرابع

المراب ا

בחשל זארם מב בם בה המה היוש מאבי חומים براءم مورس مرسك مالقام مرست مراء مدم معدده من کے مرفعه عمل عبدا معدد مدند عدمه، مملاحه من به دعدم حدنه معنده Adamie Landon La rear 400 cinanda חלשלים בא השובה באום בא ההי היא העבדהם, to asisper for and " salviary als knowledge of החביולה \*מדיינה השלף מחם כמין וכן מסבים دسم مددندهم مريدم وسلفم والم ورد مدنه وه ما مركم الماء و كالمع و المام المام و المام مام المام الم و جنعا الاستعاد موسد مربابر برعباده Kost also asso, Kisal assopeko 1 miss dial war works where whalisks للنهمه حدينهم ممنحه حتد لمل علنندم ممحمد unia ros con to the first and pure

80 V. Scheil

end les oleix franco reasen los isso ares תבו, בעובן האמסח, מחא בוכח הלו אחובה לבו حصلم دلا ماء عدم صعب محد منام بداء مامه حسنه مرلمه ماحده معدد معدد مرام منصد המסוכנה לעובה בליוויבה לבי, בנובן. היף הוחבל حلمص منح تحديم المعموموميرة لاعدم أنعم احتر Liano mo 14 ci, ci ace thures nelus جعد معمد المحرب والمحدد المعمد معد دعه רא עשטטטשאע דשי אביי עדיירשט ארייף אביי etists cooks restrangt our poc chi per מלואותו המוכים הנובים מוש הצור משף ירישת האלא لحنيمه. تهمكله لم محسبه مع مد صدر دوليه ومحدد مددع دعدم. ودوم دهمه دلمعهد د: لام بقد لم معند مص عرفد الم عبد المعند ا المالد، محمد عمله حبوبه مرسع محمد المالم choiumo\_. cznoom, oly nseuom, eso czodn تدمكم محدد من مككملاء محدث و من و من المحدث משל הלשה וכנה אלא מים מד כלי הכלי הכלא למים لمناع مدمته مع عده وعد من مام مزمل אומים המשרו הביבון ודם משם השמם בימון מן מו דולובן מחם. חאל בם, לחב חבל לוכדבוד מחם אינומו מש במב העולה השומש נשל ששצהם המע הכלל הכתוביא מחא מציא. חתות לאחושות לוכן להל מחם השל מללוב מחם מן בפנא. חסב חבל

المددنة ولا من منه محمدة لمحر. معد ممسعم حر مل بنده مسعم مناعه مهم مه ملسام معنه الم معمره مختصدة مديقهم معنمة ملتقده مدمهة مهلم مهنة دم ورده درمه مدسة دم مقدم مهماره only Kyla only pe Kiker asik Kills, male منعله علمه، محسمهم، حسمهم مقيمه ولم سمعم סמסא בז וכא סנפל בל אובא איף משלא. מן صقههم ودورة مهر ستوعي ليل مرودي. مسل طايم م loso outer oxulan a aisobr. oad at oxi, כפחלעוא דודישטעא איר איר בידבו כבדכוא رمعم حمومه وسحدهم عتب دو ولس لملهم دة دعم ستكرهم عل مقر بعده معلمم ديندم. حتجدء معقمهم متحة معصمهم معتون ملعت who klisho . Khazazu Kli Kikalk . fooka المحدة مهمد مممد عمل، لم لام عمة مد حرده סלבים מאנא דעא מהנדא סוליבונומה, בה מולין لعل مر نعم مستنم لم معديم ممحني ممم لعد. شده معسل من عددسنس دونها مد سمون وعرفه دها معتدل معتدله معتدله صع مر معلم له معمده لا معدد مد ده مرب تهوزيم منتخليم ممريقيم. هه دم لمحديم دستح، عد له حلحه ممحنة وال له لحصدة، صلع وسعه محدوده (مر ملحسمهمل) أ ولحسم حذر له

I Glose arabe.

אשובם אוא המשומה אוא הבם אום אשובם הבאנה נצחנת לעוחה. העולק נפצח כאולא הקלובא معنى خدم سيكهل مد ددم دم دن دني دسته مهديد مهمايم مديسه سايم مايده سالمه malise sond sold white Kites ochelisa ملاته. معمر لمسمحه. داء لمدد بددب لم دلله ماء معدد معدم معد ماء معدد ماء حم براهم محدمه بعب والله الله الله والله وهم المامل وعمل الله حلل بندم مهم مهم دمل لم ليعيم بحلك سالمن، مع مناسم المحقر المالي علم علمه مسام دسان عمر במלא מצא איש מלעא השמבי שנין אעונין. סמן בלובן שבב כו שלחלם. האלעיו כן בברונהלמם מש בשנה אומום משמ לישצ במש מומושה של כישום שמש אם עיניבו עייעדי בשמשים שם שבו המבולא מבי וכי באומבה כיה, ומבל محمدهم وسد من المالحدوم، مؤسم، مدمدة مصر محسة عدمهر. محديقيهم محلكم مهمد همه علمهر בלידא בל אושא ניקטבי ושפטא ועביוא טנידבי لم مدد مدر حددنه. وسمه معرب المنت وريد مقلعا معمر ماءه مانه محدة بعداه لحلقه סונאקב ואון ובונין כמי סופניא וכנומה, מו, אסטים. השבא הבוכח. הבעהן מסס הולבם לפשימה איף צלענא האלעו, למ בן אלמא. אב הנלכון

سسم دم مدم مده الم الد دم وسالم سنة مر دهددنه. لسمة بمن مملك إد له مه سامه المله احتب حدد فه، مص عمل مر ملصم حلل مدسل مع مدخمه معلم. בן כמו הללא הבי בו אבמוו כמו כשוחא ונא عمد مد مدامدی، ما نصحه ما حل مسعه عمد دین صعمر مال دیم. مصح صلب دعمه نسع. مددن مهل محددنه مله. مددنهم مدعمه دممه صمه دیم. مملم محلم اعمانعلم. محل مهد معدنه مركب مدين مدين مدين ماين ماين ماين مهم محلم الحدسم عدهم لدية لم دميل سدة, حديلهم. עדיצם עובשים רובחוש צורבן בשובוש עשיים קאשם המבי, אם בישכבי א בשנהם הפלים סומבא عة. حلا دام منخ مهه دفر دميه معده مهمه معدده المحتود مديم محتود مريم معدده אשמא אמתבשלה במשמה מחשם מחש אייניב הגדם השומלם להווד המתחש בשוחם הלאמינה مؤسمه المرمدة محمدله لقه مهم الم علمهم

اده الما مع برسوس بلحده مع منه حدولت بناعت اله المده حده حدول المده مع المده حده المده ال

84 V. Scheil

تده باح مد درد مدد الله بعده مده درم درد مد الم المعدد المعدد وسعده المعدد وسعدد المعدد المعد

حے طزم فكورلوس عسر معمل وقلهموسهم. وحر وول عص عكما معدم مع مدن سمم الرا: رعه الما مده بالمحودلمه والركم. معدد به معكم بكلم وزرا لافت لمونعمد، عم لا الم انهم حمد دور المكلمون مكم حروزا حكادهم وال المحسوميد در وب عديا كالمادنسوال وركم حمادا ومرما الما ومدا يكملا ومنع كما. ومديد معد والم كهوا راحا طعنده احا. اودمه كطرحنا وعدون وعدام والاممالهموس والاعزاد صل الله واحتما ولاعني ددا دوى كعارعوا بيوسا والمعس كيه دون ودنسا سر كما وكعن ويه. وكمة موا لحك سمصها الله إلى خورا برصوا والمكم عمور وادا خدمن وخطز عطي حمله حديها حديدا ومن حديثا ووردا. مرب إلى الم محمد حكم من انعه بيدا محكم مك المارا. ولوك دكومت وكساومت وال سوسي وهم موا وزيما على كسوكمو، سعمة عدي ومدرج الاسلام ومن عمرا مقلم ور فعل وفلس للكما حرطية سلميكا في اقع لعمم مدلا مكمه، حتم المرا. حسر منه حددد الاسب حمد كهدي وها وا منوه محمد معمدده مرحده وخدمون حمد واحزه كمرسما وهده صميما والا كمار بسرا به وعزيد معيزا. مده مدم مسيدر كه بلعزكر لدك كمكتر. مه وبے بعدد ا ول کم دکوروں اور کر کوسلانہ سیدا. مدیرا منمسا بحد حد حددا ححمدا إلحال الا محكمنا بحدر الما بدرمنر حهدلا. ومع دولما وعرفظ مره عنى والالكما أف والمسل بمارا ك مركدات. معن حدّكا اللها. وسر كا لعمه وال ترجد لا حكما ولا الحداد واقلا تجلا من عمصمال أمر والمسزد ك سرة ووديسم بعيدا. كي باكن مها حدد كم ولادمه بعدا المامة المعمد والعد المعمد مدا محمد مسال مسلم خطال معمل شيخم متب. وعلموي منوسف مول كا خطالتميد ومر سِرا حنى حصدت حصد رحمه مسزنه مع محدردما بمارّا وسوا عدساً. وإحدود كيدا كتما. واليهد ولموس ولمال ولمال مصامل ماه مسرنا ساف مس مدم عدد محمد תאסיאתם בו תושמבם בלאצאו תואבו תות בז המבושא. אלא האמב לפני, עם פניא העמיץ שבא לבובא הבוב אבובת הסביות כבהמוא הל הכלהוא بمراك، ممدل هم مرس دعمدنه دردن عليده. المسلم دم ورفع والم والمالية محاود والمالم حمل وبهد مرمه له لمادمه برديم. وبهموس عد הסק נחעבאה מכלל הבחבי הל יטבי היבי היבי שנים دندم مؤتم مقدم مستد مديد مقرم مراته الممادم مة بهما ماءم سرمد بن بن بدن معلم لحديث لعلاق دعد حدة بمرم مرمد عقد معتدم , בא משבעהם הם בחשל השב אחל עית שמשבאם

حصنها اب المراه الما المحدد المستما محضيا ماره حمل ما معظم الدي ما على علوما محدد عملا ساوا كحدا تعضي الوصل معنى المحدد عنها المحدد المح

KILD \_ and , aus Kork, or , or , mar sabera . Lak ميدلم . منعام منعم ومديد معدم . مادمام سرم عل دعيته ملاله. وينه وروز ممريم محزر אמולחת הושוח מבביה התבו, אשוח שמאווא sich ori, Lisaino rashin ori, will בובא. מכוו, מבאל המם אכוה למצעה הוכם מבין אבעה הומו הומו אשלפאנהם פישוא סמבי, בלשלעה ההאכימת אנות בל א ההאכימת بنعم منعمدا ملع مسلم ميسم منعلونم ישוא אולסש, מסא הבנחשה מסא הכנחשה מוצא המצאה מעדלם אות כבמציא מוא מניצא בחשטתה לאובשם ושו מחם בתבה לשו האשניםם काठा टक करांक वस्ति हार्ताट कि रिकटिन यह काय נסעובא. חעון מחם וכלאבא העולם וכן שובוא חמומים משם השומה הצינה בנו הצים שות בנים מות ממוש בוש ושבו השותן ביוששים ממש במצו מית המשוד עןי כבה בחה, המהא מחם בלא הכל למח הכיו, כנובן ת בוכוא לאלו הכושא. מכמוא אווא אוב לא ניטדי תויישים תיומדו תבות בת אות מם בצות عربة من مدنعمد محمد عدم المسالة ميلك ممه حمنهم مقدمه سام موم لم متم مدمحة مدرتم מחם לכק בו מומו חבשו חבשה מחא מחא מוא בו حطسم للملم عمر متربع بديده هذه بمريم تحديمه،

<sup>1</sup> Manque un nom.

المحمد مالا مداحم ماهمه و المحادم مامداحم المحدد ا

news was their cross onei for playabase and ale

ها نعده مسام مسلاء مدلع ما بسلم عمل האלם הנים מש השבחה האבחה על המשהם, ואם האה مرمسعد بيء بين مدوم دم يعدله معدد الدة وسح محر صل دونهمه لننه حديمه مد مركم معناهم لمصطلع ومدور مرامه مرامه مرامه مرامه Kimi سا بعده دعند دسعن دبهسمس دبهمس ח, החבלא הלכנא כמי הנדא אמן מונא. חבו כנומן عدة اله شر دمدهم على حصر در مدنك بملاسمه रकेंग्या त्रा त्रियीट का टांग प्राप्त वारा । प्राप्त مرب ولين لماله معدم وحرابد الم موز مدم מולעמת ת אור מש השלבה שלא א אולום לובחה הבחש השם להוצושה מם המח הים ומשל لدمهر همزهيس تحدم حهرنه تحديده سمه لس حط מש מצאצ ישה האמששים האמששים השימלה המשצ משומבו הבעהוחח, כנו הוא מדיתא טכני לפונים محنتم مطمع حتد عمنه، عمددده معمه مدمص، 88 V. Scheil

معمله الم دليد تحديم وهد بهاند مامه داده معموديم والحدم وحمودي سمه لديين وسر ويزم مديمهم صديقه محلله مهديم حمدين אנחא השהיבה. המת מד האלא לייבין מדינולא דביום مناس مدن معممه معد نامره معدد معدد المعمد المعمدل مره مرد و المعديدة المعدل ودوري والمدور والمحرد on the residence of caroly ichy orci cla ملنهم والم محلم لدينه وحذر دسم مهمه שב תפינים הפיספים בייום הביים עליים הפיספים א طلبة مد المصد محدد من عمد مصلة صلعام המהגשה המדבעה ההנה בל אמה המני, בעובן המהם משושום של משילקעיו משישש משרן עקטין עקטיו حتر به مراك دونه سر دونه المحدد مراكب در المربق منعده مردي حيد بها معدم معره معل سعديه علام حض معطلمض لدخم حطلحه وبهم لض مسعس لض مسرحه لازحيه، مهمد، عدم حدة، دسم محدين لدينين. ديم موسع دول مالوبه تالمهم مدورلل مالمه. معمدم حق حلقب سفتحه مهره مهره لام حم حل ۵۰ ده अदहों त्यां हे कार्त त्या हेता हमें प्रदेश त्यां अति हमें त्यां अति कार्य معمدلله وبنه حدادوم ودمودهم مهم المه مدور مة دينه مهمدر لحن عد علمدم بمحن لمله عديمامعديم محدة عام عص حماء ملماعيهم حر بہدم للمحر اتحامد ماتام مد مد مد مد مد مدمنه

منعه محملحدم معمة المسلم صحب ملسم مدد حدده معتد مع دینهم محسبت ده مها مختد شه مه مصقدم عنت معدم دله مهندم منتد معمنه في المدمة مرتبه بهدان دحل لمقدم مده وهم. محدد هذر دسم لمحر حلسه وشحه عقب عتب مسلم عهدمهم حساها عد مستعا معامسه ماتعمه مهمقهم معرك معاه مهدي بالما بعد مد مده بعد مدينهم لمخم ومن معن حمل مهن محتم محد حملم בשלבא השהחה. בעה כן יהבין בה יקיב מחא כלם בהועה שמא בנה לעוא אמני לח שומלץ בבדא الله المسلم دعنظمهم مدمونهم الممل عدد الحديم مكاع بداده ما به مهده مع المهدم بعد نصحا والا مع حسمه مركب مركب عد معدده عددهم معر ملك سعه معتمله ملجه کے مل حالا ساعه دوسه ش, دلعلم. هديم ولم احتم شمه مدهلم سام مناقعهمام صنعت مقما منه بعق متعد אום בבלא זכחאה מעם, לשם אולשם הוצובה מהומה אום האמן למה מבוא. האם עבוב, . Khazida Kisa Landa Kla . Kalk hal asiahk حلل بموند سهم دونه ليمنم له حميمه. مند محديك ١٠١ سألهم وعدد دحمهمم. معزم لمم حكم جديم لملم محديم الم محدث المرد المزد المناد لم הלחבמים, הלעושה בש בבא העלים הבלחבחלא 90 V. Scheil

מבבונ לם כשל ה מוארום מו לא ביוא המו מבו מחם המוא האוכא על למח לבנחת, חללבינחת, כלעות תשה לשא של משלשי השום בעוד בשובע לאכא הכסלות צונה כבנו כעצא וכא הכבונהלא. הכלעולין הכלכונים כבכיום האה מה בין מד של אנה מן כבוא. הפצל אונה הכוץ אום. החל על הולה مولم مامن معددة مع علمه معنى معنى مامم حمد دخلتدم مدسمهم مع دلد محتدمهم معتبلم הוא בכא ומאק בובא מנא הוא הלוא למהא כמ Kon ias al Kama Klk, majass L Khamma Khainan لخدم. محمة صلم ومد مد محمده له نزيم سوة له מבוא בנוכלא וצים הלצין אעי, בבה Isla Kür \_amlal shaza Kohalk Kilosisak הכלבב מחה לפקי. הבה אונחה כן אווא ישב אוצו لحددسة مالمالحققم مرام عليم علام محمد הפעל נפצח פגק מוכנות השוק וחעות לאומא. בו أعمر ممه على محقص على احتمام ممال احتمام ممم المعالم مص محه در دود در دوره مسمه مسام مراقعه عدند شمسام بقه دهشت درم دهقر مردقر دهسمة مع לופדה משולא החד האמשחה לבדביא. הלובן יפובים אלוא לבא הצולם היי בד היי שבבי מצוד סג. עם לאכא הכחלום כבלום אלוא מים. האלבוצם בחנא בלחה בס ניוא האפשבה בלח האלה. בת בניצא הכהשבוא הבלמן מהדאש העדד, הוח.

معمه، منسعه مسعقه مهماره مسعمهم مصحمص حصدته وسعة مدهة لألل عتب بملاس لحتر وبنهم ملحتر مهنه وسعمدس حر ومدمه مدوره مدره ولايم سمر مادكم ورد معد من مرد وللم ومداده בז לא מעבל. סמעהא אול בלהסה, נהסידא אקץ ולום, שובאה המתבחה, המתבחה כעה בהוא שהלא عل سعنت مانعه، سا معمد منسب معمدماره مرنة, روم مورعه دم علمه در مرب عتب مدمة عمريس بع نیمه مخاهده دلین، مخاصمع مسام سا عصه הכיטובי מישה האביל כשביולא הפלים מנוש הבחהדים לבלבן השיבון להאם הכלחש כשלה הבלהבי תושלמשם תונותב מנש בשנו האמלים מדים שין لكهدهم مدمة صدمه محقمه فدرامه وهدر ديدم مديته مصلعهم هنم ملمدعمهم سرمد زيء 

مود سرسته برحن سسته معمومه برحنا والمعنه برحنا والمعنه برحسه معمه الماله به معمومه المحموم المعموم ا

حصقد محتد مدهن مهزاها محتدد محر درز درز درز och, refair inter note, liseaph ausanda والمرابع مدحوز لامور مرامه معرب دراح المرابع المرابعة بمحتم حميقه وهنالهم محتبيه بموتحه ممسنحمص قة من لمن سعد مع حذر سسم ملاحد عليه דכוכותי. מבבדת מצובתא הגיא מבמכוא מצובתא مراحبد معمر دمختم مرتبه الم ويتم تدعيم محدد عام ما ما ما ما الله ما درمه درا عمام سمعره معل عد بدلكره برصمتهم محقة منعمدا حدل لقدم، مصد وصدى مديد لمنال وحداله شه. مملحديم لم احمدنه لمتدب ويته دردره. سحيام دم دينهم موليم بمية دليل لمهم دسيم. حمر ولانم תכוֹ, אחלת הושבה אבוה הצובה לחוץ אחסוי, של عدمه ودفر سسته بمسهوس لهسه دم وغه والمحمد לשנבנא שנ היוא הסוםפאא הכלחוא הכיוה הכנה עד حلم رقائم محدم حزر سلم لمؤمله ملم رمانهم at few saveig outpoin overing from some للمعنى ملط مع مدره مزيممي ملاء مديموم مسلم معنه, عمد ليد معندم محة, الماليه لعل مر مذبكم لحديد محذ بممس لمل حديد ممن השל כש אוש המש

elich bezens rais

スートーア

Après la lacune de B allant de A page 84 ligne 1 jusque p. 87 l. 7, B continue comme il suit ici. (Nous donnons B en entier à cause de la multiplicité des variantes insignifiantes.)

معدام سا نجم رمست منعمدم مخديا لم وعدم תאתם . תזים שות תושה בשום בשות הא . תמולה בוכמו מלשב אנה ובוסבלא הכני אשל בבעלא הפלומ معديد هذه ممراس. صله دونهم لهنه هديدهم معد سه, له محامد معنام معالم وراد معنام. מנא ובנה בוא הגא מם מנאא מני, בנובט. מבוא معدد و ولمله ودوله ون بن ودين مهملهميم ولعن دارسه. وحرل ددهم ما منه دوم هراء حم مميلم لسه. محد غنر ددسته معتدمه ويترام השמק מאל משך. הלמא בפי למחל בים היוחם, החהים אום שמשם בחשים. עשלים מאת המלם השמום השאב מיקיעם المنائم مدين مدين معدل مين دعمين لمستمون ونحق و محمد بشو ويمني المحمد مدودة ما عدده بالما مستديد مهدي الموسوم יה בים אים בושמש ביוש ביושה בלעכוש מיל ביושים. سنع ممره معلع معتملعاه معمرا بعر مديه ورم ومه ०वर उसे वक्ष्य विदर्देश वर प्राप्त वर देश दिसं مرحمة حمل ممقس، برح حق عتصه. ماج لف سقلمه. مهجم واحدودين دمل محديم وحل مملعني مصعر دين حلوب حسنه. وعده لهده معدةلم حر دل دوب. משל הנשחלהם בשלבם באים משיב מחם למחם

رقص سعتم اعدم معالمه منتهم محسا معيم مق لحلقيم ملامقم. مدير حجة همم لهم بهسم هذر בעבץ. אחם להלם אובא במינבנא. האל בהלם סכנה מהוא עדומח, דדינות. האלבמוה האצלולע כיד ملقمه. حرر درم درم المهماليد حديدة حملاكم والمحتمد عدم المراد اسمتساء محمدلم بصمعمد عنع عبعد مهقمدم مكسم جديد لعل مهما مكيم معد مهم . حديم مهم علي سغ . השביבה המנבה בבי הבל הבל בבומה, דמני בשלה مجلی ادیم دنیلم. مدسد دم بقدم دد نماد. ددماسه حص حدیثه درب مندل صمه علمصر کلیده درخ دهند له. علم له حدة وسحم. صمية ندح مم حدة إلحه. המסתל תצשו הות שפי השמ הצמשל השוח השו بدند ملامع حدمد بحلالة بمونع حدند مريم. מהא דים מהא להאם אלא ובעי הכמלי בשוף המכים مد سده . ماقع محل عده مصلع متدل منه حدامه مرعداء منامم عمام منام محدمه، مالامه مرام . دمالا ماما يتم مند معنه ملام . مصا نجمه لمعصم صدنه ولادمهم حلا دوند مه حنه المدار معنم له صمعمه محفد بحديم ددندلمس. محمر thiczy loton ocies la new racis lob. rain le הואכיה, האמבת בן נבא ולעוא הכלחבתה היבוני مد عروم بر من من حدد حمد بع حملسا با בישומד קדט יעוא נייואי עדי בישוע ביצי ביציא ביצי במשלב חזות שמם בעול , חוות אמש לבח בחשלמל

مصر مهل عل بمنه معل عجمةمهر. بلا بعالل حض כבונכבא. הדוש למחם במשונה לא המשושוא בנוכא Lessohan rei. onan en orion la il. مصه دمیده سبن له مدنه. دم دم دغلم حسنه בהבן: כנסק ביוסבא האנה ושבה המבין אעיי. כן مندم مر الایه مراحم من عمامهدم، المه הבתבח. סומב פנים סותבח ותצונה מעון. אבלק נפיבה ומשא לאלמא עואי האלאנע וכן עוא דוכואי. مديده حلكة د دهه الم القصم عحبته مؤمسه مرسمة עפינה מג האמנוחה בדוכא ובלל להול כוחים בו דין שבב. סדיא וכיו, בעובים. שביבה אפים הבינוא האוליא ela es alisas suri, sira. onha anhaus ..... אוא במעובהוא הכצמוא המסמרא ולוא הכתומהוא دوماعم بعقد ملك بمسلم، ملكم بقحم لتله مصحمه حضه مدنى وسفة مه لم مدين مدم בחנה כאינוחה, חבן כלו זפי פנוא כאוצא כלעא دملاتم عتب بمورد لحتر بملائم شه. محد بيره صدم upio alom, ouro lesion exacon, sas sia ella ישטיעי נבין דריים ייים וויים איני ביאימים איני האשומחת, כן אוצא השתבחת, כנה להשחתא שהלה محدده لم دموزيم دم دنيم درمية بمرة بدور لمدرد هذه دسميم مر علمه. معد مر سنه داددي له حنے دا دمم محمد عتب معدل در حدم نصدمدم Kinlano Khanko Kiisas ., malniisa mulas, ومعد عرامه معن مور مورده مورده والمعرود المرام المر ملماء معد معد حمية من المام وستع ١٩٥٨م apaty. out rappo chopa: vapiri pa ca יבוטקאי. ושב בחש שמצוראי טייטן בריצאי צבינ معلم فإنام ويقع معنقم مهقام בבבהוהח, אבץ. האלכון היוח בבבהויים. הובלף حبة عس معلحه دحدهم محمده محمد مركة مّد ، معدد مع ملحده معمله دم دمنه مهد مسمع أسع بملصه ملخمه لم معدمه وسام عسد הסהיבא כנובנים. מלול בין של אבוצא האהובל. בילל ההבין صهم حدمة الم مخقده من حلم حريفه من الم الم המשנה הלשמע הלחלך א בבם יעומה העשאה لر حمية، وتاخذه ويسمس، لعمل احمة مراكب ما בהוכנה הבהחתושי שבחים שאים של בים משל בים יף אר אשוי בסטשו אלידרי שייקר

علحه معصم دردن وسحم علمهم عدم محمم ممحم.

## Sprechsaal.

## Nach Jahr und Tag.

Von J. Oppert.

Im Bande XI p. 432 ff. hat Herr Dr. Lehmann unter dem Titel: Nach Tag und Monat einen Aufsatz veröffentlicht, dessen Zweck wohl schwerlich irgend Jemand einleuchten möchte. Sofort nach der Lesung desselben habe ich ihm in einem Artikel vor der Académie des Inscriptions et Belles-Lettres erwidert, daher ich diese Entgegnung in deutscher Sprache abfasse.

I. Ich halte aufrecht, dass die falsche Ansetzung der Finsterniss des 15. Schebat auf den 27. Februar 664 oder die allein als richtig bewiesene auf den 18.—19. Januar 653 nicht die mindeste chronologische Bedeutung haben. Was von dieser Behauptung zu halten ist, ist einfach dadurch erledigt, dass Niemand irgend welche Folgerung für die Chronologie zu ziehen im Stande ist. Es wäre höchst wichtig, solches zu können.

II. Die wirkliche Frage ist von Hrn. Lehmann in seinem ersten Artikel nicht berührt und in dem zweiten noch nicht begriffen. Es handelt sich um eine Mondfinsterniss, die auf den 15. des Kalendermonats hat fallen können. Dieses ist aber nur für die Finsterniss von 653 möglich, für die von 664 unmöglich: dieser Punkt entscheidet die für die allgemeine Chronologie allerdings gleichgültige Frage.

Hier trifft der Vorwurf nicht den Hrn. Lehmann, sondern den Astronomen Herrn Ginzel, dem es nicht in den Sinn gekommen ist, sich zu fragen, wann denn der Neumond im Februar eingetroffen sei. Der verdiente Astronom weiss doch so gut wie Jeder Andere, dass kein Volk der Welt jemals von einem nicht bemerkten Augenblicke des Neumondes an hat rechnen können. Ueberall rechnet man den Kalendermonat von der dem Publico sichtbaren Mondsichel. Das Problem ist also einfach aus der anomalistischen Bewegung des Mondes des Jahres zu berechnen, wenn der Monat und der Kalendertag allein gegeben sind.

Statt an das Perigäum und das Apogäum zu denken, haben nun die Herren den rein aus der Luft gegriffenen sogenannten Canon des Herrn Dr. Mahler angenommen und daraus ihre Meinung gebildet.

In meiner Auseinandersetzung habe ich von dem »logischen guten Glauben« (bonne foi logique) des Herrn Lehmann gesprochen, worüber man sich doch nicht aufzuregen brauchte. Den von mir berührten Irrthum gesteht ja derselbe selbst ein.

III. Sehr seltsam muss jedem vorurtheilsfreien Denker die Behauptung der Unterbrechung der Eponymenliste ein überwundener Standpunkt sei. Aber warum? Durch wen? Seit wann? Seit mehr als dreissig Jahren, seitdem Hincks die grosse Schwierigkeit anregte, und ich selbst die Finsterniss des Esid-seti-iqbi mit der vom 13. Juni 809 v. Chr. identificierte, ist die Frage um keinen Schritt weiter gebracht worden. Alle Versuche, die einmal nicht zu beseitigende jüdische Chronologie mit der Annahme einer Finsterniss vom 15. Juni 763 zu vereinbaren, sind armselig zu Grabe getragen worden.

In Ermangelung des allein entscheidenden Momentes, nämlich einer directen Angabe des Zeitabstandes zwischen einem Punkte vor der Finsterniss und nach 745 v. Chr., steht die Frage einfach so: A. Gegen die Unterbrechung sprechen:

1° Die Präsumption, die aus der Continuität erwächst.

2° Der allein von mir selbst bewiesene Umstand, dass die Eponymenjahre von Sargon sich an das Jahr 763 anschliessen, wenn man keine Unterbrechung annimmt. Die Thatsache folgert sich aus dem Canon des Ptolemäus und den daraus folgenden chronologischen Daten.

Hiegegen ist zu bemerken:

ad 1° Gegen jede Präsumption ist der Beweis des Gegentheils zulässig: praesumitur donec probetur contrarium.

ad 2° Die angeführte Thatsache beweist mit Nichten die Nichtunterbrechung, sondern nur, dass die Ersetzung der assyrischen Eponymien durch babylonische Kriegsjahre 46 Jahre gedauert hat, gerade solange wie beispielsweise die Regierungen des Artaxerxes Mnemon und Friedrichs des Grossen.

B. Für die Unterbrechung sprechen aber wirkliche und gewichtige Gründe:

1º Das souveräne Princip, dass es keine speciell assyrische und keine besondere biblische Chronologie giebt, sondern nur eine Zeitrechnung. Stimmt daher die auf zweihundert übereinstimmenden, unter sich sich bestätigenden Angaben basierende biblische Chronologie nicht mit der aus den assyrischen Quellen vermeintlich sich ergebenden Zeitrechnung, so ist letztere falsch, oder die assyrischen Quellen sind unrichtig verstanden. Die Chronologie der Könige von Juda und Israel ruht auf mindestens ebenso sicherer Grundlage als diejenige, die man mit unseren mangelhaften Kenntnissen aus den assyrischen Monumenten entwickeln kann. Diese verbürgte Zeitrechnung wird in allen ihren Einzelheiten bestätigt, wenn man sich an die Finsterniss von 809 anschliesst, während die ununterbrochene Reihenfolge der Eponymie mit ihr in unversöhnlichem Widerspruch steht.

<sup>2°</sup> Ausser diesen Ueberlieferungen sind es historische

Daten, die mit den genauen Angaben der Bibel in Collision kommen. Man ist genöthigt, eine unwahre Identification der Könige Phul und Teglathphalasar anzunehmen; ein und derselbe König soll Kön. IV, 15, 19 Phul, und v. 29 Teglathphalasar genannt werden. Der letztere Name findet sich aber in der Bibel nur da, wo ihn die Keilschriften auch aufführen. Und wenn die Unterscheidung der beiden Individualitäten noch in den Chroniken (I, 5, 26) betont wird, wo von »Phul, König von Assyrien und Teglathphalasar, König von Assyrien« die Rede ist, so wird mit kaum glaublicher, unkritischer Vermessenheit behauptet, der Autor dieses alten Textes habe sich geirrt. Zwischen den beiden Einfällen in Palästina unter Uzia und Ahaz liegen aber mindestens zwanzig Jahre!

3° Ein ganz directes Zeugniss ergiebt sich aus der Inschrift Assur-nasir-abal's, der so spricht: »Im Anfang meines Königthums fand eine für mich günstige Sonnenfinsterniss statt, und mächtig setzte ich mich auf den Thron.«¹)

Diese schlechterdings positive unantastbare Aussage stimmt nicht mit der Nichtunterbrechung. Denn nach der Eponymenliste verflossen 121 Jahre zwischen der Thronbesteigung Assur-nasir-abal's und der Finsterniss am Ende Sivan des Jahres Esid-seti-iqbi. Im Jahre 884 (763 + 121) fand gar keine Finsterniss statt, wohl aber 930 (809 + 121), wo am 2. Juni eine Sonnenfinsterniss erfolgte, die zum Theil in Ninive sichtbar war. Auch die Jahreszeit passt, denn zwischen der Thronbesteigung und der eigenen Eponymie, die im Frühjahr 929 ihren Anfang nahm, musste

<sup>1)</sup> Ist es überhaupt der Mühe werth, auf der Richtigkeit dieser einzig möglichen und allein nicht sinnlosen Uebersetzung zu bestehen? Kein anderer Herrscher rühmt sich dieses Umstandes. Manahtu heisst ἔκλευψις, defectus, und şalullu heisst ἀμαύρωσις, obscuratio. Im Assyrischen liest man samas ustenik, im Griechischen ὁ ἥλιος ἐξέλιπεν, im Lateinischen sol defecit. Ich bin es auch dem Leser schuldig, von dem blühenden Unsinn zu schweigen, dessen Opfer diese Stelle geworden ist. Niemand würde sich unterfangen haben, die richtige Uebersetzung zu ändern, wenn sie nicht so unbequem wäre.

fast ein Jahr verfliessen, um dem jungen König seine weiten Expeditionen zu ermöglichen.

Dieses ist ein absolut stringenter Beweis.

4° Einem Beweise nahekommend ist auch das folgende Factum:

Nach der Regierung Assurnirar's findet sich unter der Herrschaft Teglathphalasar's dieselbe Reihenfolge von Archonten, in derselben Ordnung der Aemter. Aber bis auf einen einzigen sind alle Namen verschieden. Es ist nun nicht wahrscheinlich, dass bei einer einfachen Thronfolge alle Beamten in acht Jahren gewechselt worden seien. Dass man bei einer Restauration die alte Ordnung einführte, kann sich von selbst verstehen, aber nach 54 Jahren waren die Träger der Aemter nicht mehr dieselben, und die einzige Ausnahme des Adadbelukin bestätigt die Regel, wenn überhaupt die Personen identisch waren.

Historisch steht also die Sache so:

Nach Assurnirar's Sturz und dem Aufruhr von Calach (792) durch die Babylonier behielten die Chaldäer die Herrschaft während 46 Jahre. Ninive scheint zerstört worden zu sein: keine Denkmäler von der Zeit Teglathphalasar's birgt bis jetzt der Boden der assyrischen Hauptstadt. Zu den Herrschern aus babylonischem Geschlecht gehört auch Phul, der Chaldäer, vielleicht der Grossvater des Phul, des Porus des Ptolemäus, der dem zweimal fortgejagten Teglatphalasar zu schaffen machte. Im Jahre 745, im dritten Jahre Nabonassar's, ') stellte der genannte Herrscher die Unabhängigkeit Ninive's wieder her, und führte die aufgehobene Eponymie wieder ein.

Dieser Standpunkt, den nur ein directer Gegenbeweis beseitigen könnte, ist keineswegs »überwunden«, und es

I) Es ist sehr leicht möglich, dass diese Thatsache der Grund ist, weshalb die babylonische Chronik nach dem dritten Jahre des Nabonassar beginnt. Es ist nicht unmöglich, dass Nabonassar während der zwei ersten Regierungsjahre auch Assyrien unter die von ihm beherrschten Länder zählen konnte.

ist leichtfertig, eine Sache als längst abgemacht zu betrachten, wenn sie seit Jahrzehnten keinen Schritt vorwärts gethan hat.

IV. Wir kommen jetzt zu der Vervollständigung der Eponymenlisten.

Man findet, leider nicht häufig genug, Berichte der Astronomen an den König, in denen es heisst:

»Am 26. des Monats verschwand der Mond.«

»Am 27., 28., 29. haben wir den Mondknoten<sup>1</sup>) beobachtet. Wir haben den Mond nicht gesehn.«

Was heisst dieses für jeden denkenden Menschen, selbst wenn auch nicht zuweilen dabei stünde (z. B. RAWL. III, 51, n° 3):

»und eine Sonnenfinsterniss fand nicht statt«?

Weiter nichts, als dass bei den in den Texten angegebenen Daten Finsternisse erwartet wurden, weil 223, 446, 669 oder 892 synodische Monate vorher derartige Phänomene eingetroffen waren.

Weshalb denn in aller Welt sollte man dem König berichtet haben, wenn es sich um die communen 8014 Monate handelte, dass man »den Mond nicht gesehn«? 7914 mal auf 8014 versteht sich doch das von selbst. Den Neumond sieht man aber nur bei Sonnenfinsternissen.

Wir haben hiemit gewisse Daten, die mit mathematischer Gewissheit festzustellen sind. Dasjenige unter dem

2. Tammuz der Eponymie Belsunu bezieht sich auf die erwartete Finsterniss vom 16. Juni 660 v. Chr., die am 1. Schebat des Jahres Bel-kas-sadua auf den 22. Januar 644. Diese letztere Angabe ist schon 1868 auf ein Jahr genau aus den Zeilen der Tafel bestimmt worden. Was den Belsunu anbelangt, so stimmt der unter diesem Archonten geschriebene Cylinder absolut mit diesem Datum. Dieses Document ist das einzige streng chronologisch geordnete Sardanapal's; im Dekagon-Prisma sind die Feldzüge zum Theil sachlich geordnet. Schon 658, wie es der Text vom Jahr 10 Saosduchin, 29. Iyar, beweist, war Sardanapal vor Babylon; von diesem Kriege haben wir noch keine Spur. Die Eponymen bis zum Jahre 643 sind also die folgenden, wo die Jahre die des Beginnes der Eponymie im März—April bezeichnen:

| 667 | Gabbaru             |
|-----|---------------------|
| 666 | Tebitaï             |
|     |                     |
| 665 | Sin - sar - uşur I  |
| 664 |                     |
| 663 |                     |
| 662 |                     |
| 661 |                     |
| 660 | Belsunu             |
| 659 | Nabu - sar - akhesu |
| 658 | Bel - naïd          |
| 657 | Tab - sar - Sin     |
| 656 | Irbaïlaï            |
| 655 | Gunzaburu           |
| 654 | Silim - Assur       |
| 653 | Sa - Nabū - sū      |
| 652 | Labasu              |
| 651 | Milkiramu           |
| 650 | Dayanu              |
| 649 | Assur - nașir       |
| 648 | Assur - malik       |
| 647 | Assur - dur - uşur  |
| 646 | Sagabbu             |
| 645 | Bel - kas - sadūa   |
| 644 | Assur - malik.      |
|     |                     |

Die zehn letzten Eponymien sind festgenagelt, die fünf vorhergehenden können nur hier eingesetzt werden. Denn setzte man sie nach 644, so würde Silim-Assur ins Jahr 639 fallen, also der Archont Samas-dannin-anni, unter dem das Dekagon-Prisma verfasst wurde, müsste noch viel später sein, was vielleicht vielen mit Recht zu spät erscheinen dürfte. Möglich wäre auch dieses, aber höchst unwahrscheinlich.

Um nun von den rein sachlichen Erörterungen hinabzusteigen zu Subjectivitäten, muss es doch mindestens befremdend erscheinen, wenn Herr Lehmann aus einem Ansatz der Eponymie folgern will, dass die Finsterniss des Saosduchin chronologische Bedeutung hat.

In einer längeren Arbeit in der Zeitschr. d. Deutschen morg. Ges. 1897, S. 138 ff., betitelt: Die Schaltmonate bei den Babyloniern und die ägyptisch-chaldäische Aera des Nabonassar habe ich folgendes dargethan (ich sage nicht »unwiderleglich« oder »glänzend«, denn was man beweist, ist eben »unwiderleglich« und »glänzend«).

- 1° Die Aera des Nabonassar, wie sie uns bekannt ist, ist weiter nichts als ein Theil der alexandrinischen Sothisperiode, beginnend mit dem Jahr 576 dieser Periode.
- 2° Die Babylonier kannten, wahrscheinlich von Alters her, die Gleichheit der 19 Sonnenjahre und der 235 synodischen Monate, bestimmten aber die Schaltmonate nach rein astrologischen Rücksichten.
- 3° Erst vom Jahre 367 v. Chr., 366, 9,634 führten sie, aus uns unbekannten Gründen, und wahrscheinlich bestimmt durch griechischen Einfluss, eine feste Periode ein, die zu Schaltjahren die Jahre 3, 6, 8, 11, 14, 17, 19 dieses Cyclus hatte.

Die Juden nahmen 700 Jahre später diese Reihenfolge für den neujüdischen Kalender an.

Mit (»unwiderleglicher« und »glänzender«) Beweiskraft habe ich die ganze Nichtigkeit des von Dr. Mahler erfundenen Systems dargethan.

Ein Argument und eines der »glänzendsten« habe ich vergessen; warum, ist mir selbst unklar, holen wir es nach.

Es gibt Tafeln folgenden Inhaltes:

Am 16., 15. (andere Tafel am 6.) Nisan »sind Tag und Nacht gleich: 6 Doppelstunden der Tag, 6 Doppelstunden die Nacht«.¹)

Diese Documente stammen aus der letzten Periode des assyrischen Reiches. Zu dieser Zeit fiel das Frühlingsäquinoctium auf den 28. März julianisch, also der erste Nisan deckte sich mit dem 14., beziehungsweise dem 23. März.

Wenn man nun die Daten der Mahler'schen Dichtung betrachtet, so findet man in der älteren Zeit, wo Herr Mahler meine Forschungen nicht vor sich gehabt hat, keinen Jahresanfang vor dem 27. oder 28. März. Dieses ist ganz natürlich, denn bei dem festen System der Juden kann doch auch das Datum des ersten Nisan um 25 oder 26 Tage schwanken.

Diese Urkunde wirft das ganze System des Herrn Mahler über den Haufen.

Herr Lehmann will ihm zuerst das Wort lassen. Das thue ich auch. Mit Sehnsucht erwarte ich die Keilschrifttexte, die ein gelehrter Freund ihm zur Erstlingsausgabe anvertraut hat; doch noch lieber möchte ich ergründen, was Herr Lehmann mit seinem »Nach Tag und Monat« eigentlich gewollt hat.

Lehmann schreibt: »Soviel für heute«. Und für morgen auch, füge ich hinzu. Denn seiner Argumentation muss man zurufen:

Carpe diem quam minimum credula postero!

[Mit vorstehender Duplik schliessen wir, soweit unsere Zeitschrift dabei in Betracht kommt, diese Discussion. — Red.]

<sup>1)</sup> Diese Stelle scheint, wie andere, zu beweisen, dass die Babylonier den Tag von Sonnenaufgang an rechneten.

# Kleinere Mittheilungen.

Von M. Hartmann, 1)

### 3. $luqm\bar{a}n = Alzµaíων$ .

Von den beiden lugman der Araber ist der des Qur'an, dem Gott die Weisheit verlieh (S 31, 11) und dem der Prophet einen jā bunaija-Spruch zuschreibt (S 31, 12), der hakīm, der öfter genannte, dessen Name vielleicht auf den mythischen Aditen, den Erbauer des Walls von marib übertragen ist. Woher stammt der Name? Ich gehe auf das bisher darüber Vermuthete nicht ein, begnüge mich vielmehr, eine Zusammenstellung auszusprechen, die, so viel mir bekannt, bisher noch nicht gemacht worden ist. lugmān als hakīm steht auf derselben Stufe wie aristūtālīs und aflațun, von deren fabelhafter Weisheit gewiss schon vor Muḥammad im arabischen Lande gesprochen wurde, da ja zahlreiche Bewohner - man denke nur an die Reiche des syrisch-arabischen Grenzlandes und die Blüthe des vorislamischen aljaman - mit Trägern der hellenistischen Kultur in Berührung kamen. Dass Alkmaiön für die Geschichte der griechischen Philosophie eine grössere Bedeutung hat, als gewöhnlich angenommen wurde, vertrat Hirzel im Hermes 11, 240 ff. und fand Zusammenhänge zwischen den Theorien des Aristoteles und Alkmaion, welchem jener weit mehr verdanke, als er uns ausdrücklich sagt' (S. 245). Für die Araber kommt freilich viel mehr in Betracht, was die spätere griechische Litteratur aus dem Arzt und Naturforscher aus Kroton gemacht hat. Namentlich wird hier der Syrer Jamblichus zu beachten sein, der in der Vita des Pythagoras Alkmaion mit diesem in Verbindung bringt. Da sprachlich gegen die Gleichung  $lugm\bar{a}n = \lambda \lambda \kappa \mu \alpha i \omega r$ , neben dem  $\lambda \lambda \kappa \mu \dot{a} v$  als Nebenform leicht erklärlich ist, kaum etwas einzuwenden sein dürfte, und die Nennung des Alkmaion bei dem syri-

<sup>1)</sup> Vgl. Bd. XI, S. 79 ff.

schen Neuplatoniker ein Eindringen des Namens in weite Kreise des Orients bei der Verbreitung neuplatonischer Schriften nahelegt, so wird die Gleichstellung nicht von vornherein abgewiesen werden dürfen. Viel weniger durch thatsächliche Berührungen arabischer Kreise mit hellenistischer Kultur gestützt scheint eine andere Gleichstellung, nämlich die des Sagenhelden luqmān, des Aditen, mit dem altgriechischen Heros, der im Alterthum mehrfach dichterisch behandelt worden ist. Sie sei hier unter allem Vorbehalt ausgesprochen. Dass gerade dieser griechische Sagenname zu den Arabern kam, liesse sich vielleicht so erklären, dass unter Griechen und Romäern selbst gern und kräftig die Zweiheit des Alkmaiön hervorgehoben wurde und so zugleich mit dem "Weisen" auch der Fabelheld bei den Arabern heimisch wurde.

# Note sur la situation du pays d'Artsabi.

Par A. Boissier.

M. HARPER a publié dans le second volume de ses Assyrian and Babylonian Letters pages 196 et 197 un rapport envoyé par Senachérib à son père touchant les affaires d'Arménie et des provinces avoisinantes. Parmi ces pays montagneux coupés de vallées profondes, hérissés de sommets si élevés que l'aigle udinu ne saurait les atteindre, se trouve mentionné l'Artsabi; ses habitants renseignent le roi sur ce qui se passe dans l'Uku. Dans la grande inscription de Senachérib IV 1. 3, 13, 14 ce prince parle d'une ville de Ukku dans le Daê; le Daê suivant Tiele n'est autre que le Dajânu et nous savons que le Dajânu était situé entre la Mélitène et l'Urartu (I R 12 1. 82; I R 13 1. 22; III R 5 1. 19; III R 8 1. 46 et 47; LAY. Pl. 13 l. 3 et 4; LAY. Pl. 89 l. 43). DELATTRE place le Dajânu entre le Kara-sou et le Mourad-sou. (Encore un mot sur la Géographie Assyrienne p. 7.) En admettant que le

Ukku confine à l'Artsabi, ce qui n'est pas certain, mais probable, l'on pourra situer l'Artsabi un peu au nord du Dajânu c.-à-d. aux environs de l'Erzinguian actuel (Eriza). Il est évident que l'Artsabi à l'époque de Tarhundarauš (El Amarna édit. Winckler et Abel p. 9) avait une plus grande étendue que sous le règne de Sargon.

# Réponse à M. Reisner.

Par J. Oppert.

Nous opposons à l'article de M. Reisner les remarques suivantes:

- 1° Si la copie du R. P. SCHEIL que j'ai prise pour base à mon interprétation du Cadastre chaldéen, est erronée sur quelques points, qu'on me présente une copie plus conforme à l'original, et je suis assez capable à moi seul pour rectifier ces erreurs du détail, quand elles intéressent les aires: les côtés ne décident rien.
- 2° Ces rectifications néanmoins ne pourraient porter que sur ces détails: le principe général de la bipartition du terrain en deux moitiés égales restera intact, puisque les propositions opposées aux miennes n'aboutissent pas à un résultat précis. Les expédients inventés ne satisferont aucun savant familiarisé avec les habitudes des géomètres anciens.
- 3° Les travaux auxquels je me suis livré au sujet des textes publiés par le Musée britannique, m'ont démontré et expliqué la gradation sextale que j'ai désignée comme quatrième espèce, à savoir

M. EISENLOHR dont M. REISNER a le tort de ne pas citer les travaux, partage ces évaluations, les seules qui ne soient pas absurdes. Si dans le Cadastre babylonien, d'après les rectifications promises, cette échelle est applicable, je l'y appliquerai.

4° Je maintiens, dans toute son étendue, le jugement qu'à regret j'ai dû porter sur les travaux métrologiques de M. Reisner. Je souscris également à la critique formulée à ce sujet par M. Lehmann. On ne saurait repousser trop catégoriquement des monstruosités éditées et répétées par un savant qui ne soucie nullement des possibilités admises par l'arpenteur ou l'arithméticien.

Dans aucun pays, à aucune époque, on a supprimé la moitié pour la remplacer par le tiers et le dix-huitième: jamais on n'a exprimé la moitié par la somme d'un tiers et des trois dix-huitièmes! Il n'a jamais existé une notation qui ne se compose que d'un soixante-douzième, d'un trente-sixième, d'un dix-huitième et d'un tiers, et qui supprime la moitié. Il n'a jamais existé une échelle grotesque de dix-huit-cents(!!), ou l'on compte, sans subdivision, de un à mil-huit-cents. On risquerait de donner un semblant de raison à ces insanités en ayant l'air de les réfuter. Que M. Reisner se donne la peine d'étudier l'histoire des études de métrologie assyrienne, et tout savant qui la connait lui dira que je suis le seul qui n'ait pas le droit de la lui enseigner.

# L'arpentage des quadrilatères chaldéens.

Par J. Oppert.

Les textes très-anciens publiés dernièrement par le Musée britannique nous fournisont, surtout au point de vue géodésique, d'utiles renseignements pour la connaissance de la science de ces peuples, quand nous aurons pu pénétrer le secret entier de leurs calculs. Le temps ne semble pas encore venu pour interpréter dans tous les détails ces documents mystérieux: il faudra avant tout que des

érudits vraiment préparés à cette besogne se mettent à l'oeuvre. Parmi les erreurs qui ont déjà été mises en avant à ce sujet, il convient de citer celle qui attribue aux Chaldéens pour l'arpentage de tous leurs fonds le principe de la multiplication des moyennes des côtés opposés. On peut appliquer cette théorie à quelques aires qui s'approchent du rectangle, mais nous avons des indices certains que les Chaldéens n'étaient pas aussi ignorants quand il s'agissait de surfaces à côtés très-différents. Dans ce cas mieux avisés, ils partageaient le quadrilatère par la diagonale, mesuraient chaque triangle et additionnaient les résultats ainsi obtenus.

Aux époques modernes, nous sommes en mesures de vérifier ces calculs. Les Babyloniens comptaient les aires rurales par les volumes de capacités: le log (sahia) exprimait 30 aunes carrées, le cab: 300, l'amphore 10,800, le cor 54,000.¹) Cette manière était purement conventionelle, et n'était plus conforme à la valeur minime que le cor avait à l'époque récente; cette désignation était un reste survivant du temps où les mêmes mots exprimaient des volumes bien plus grands. Ces évaluations n'avaient plus aucune relation avec l'ensemencement ou la récolte: ces énonciations d'un nombre de volumes, suivies du mot sezir,²) indiquent une aire et voilà tout.

<sup>1)</sup> À Sippara, le cor (qur) équivalait à 50,000, l'amphore (pi) à 1000 aunes carrées. Je suis la-dessus d'accord avec M. EISENLOHR, qui a suivi une publication de M. REVILLOUT, laquelle m'est inconnue. Le fait (tiré de No. 835, Cyrus 99, 225, 226 et d'autres textes) est indéniable malgré les objections qu'il peut souléver à première vue. Le cab qa qui représente l'unité aurait 277 aunes carrées, fraction inadmissible de prime abord. Je ne sais si jusqu'ici on a trouvé l'explication pour sortir de cette difficulté. La voici: 277 de cst le carré de 16 de 16 de 3 aunes sont 400 pouces (pour l'aune de 24 pouces) ou 1000 doigts (pour l'aune de 60 doigts). L'unité de Sippara est donc un carré de 160,000 pouces carrés ou de 1,000,000 de doigts carrés. Nous reviendrons sur le système sipparénien.

<sup>2)</sup> Ces évaluations suivies du mot sezir se rapportent non seulement à des champs de blé, mais souvent et même pour la plupart, à des forêts

Les Chaldéens savaient qu'on ne pourrait pas toujours calculer des surfaces en multipiant la moyenne des côtés opposés: ils devaient avoir vérifié cet état de choses, sans connaître, pourquoi le maximum possible d'un aire est toujours moins grand que ce produit. Voici pourquoi d'ailleurs:

Soient les côtés opposés a et c, b et d, le demi-périmètre ou  $\frac{1}{2}(a+b+c+d)=s$ , le maximum possible est  $\sqrt{(s-a)(s-b)(s-c)(s-d)}$ . Le produit des moyennes sera

$$\left(\frac{a+c}{2}\right)\left(\frac{b+d}{2}\right) = \sqrt{\frac{(a+b)^2}{4} \times \frac{(c+d)^2}{4}}.$$

Or, la formule de maximum peut s'exprimer ainsi

$$\sqrt{\frac{(a+c)^2-(b-d)^2}{4}} \times \frac{(b+d)^2-(a-c)^2}{4}.$$

On voit que le quart des carrés des sommes moyennes doit être diminué les deux fois du quart des carrés des côtés opposés.

En cas d'égalité de a et c, de b et d, la différence devient zéro.

Ce produit des moyennes entre les côtés opposés est donc toujours plus grand que le maximum possible: mais les textes cunéiformes présentent souvent soit des losanges, soit des figures très-irrégulières et très-éloignées de la surface maxima. Dans ces cas, on conçoit aisément que les Chaldéens se sont parfaitement rendus compte des données et de la solution du problème, pour lesquelles ils ont appliqué la seule méthode rationnelle et possible.

de palmiers et des prairies de paturages qui ne produisent rien du tout. Tous les essais que j'ai autrefois tentés pour déterminer par la comparaison des aires et des volumes les différentes mesures de ces deux catégories, doivent être regardés comme denués de tout résultat. Pour les époques modernes, il faut chercher d'établir les valeurs agraires et les volumes d'une façon indépendante les uns des autres.

### Sarapis.

Von C. F. Lehmann.

Als Alexander der Grosse im Sterben lag, wurde nach dem Berichte der Ephemeriden (Arrian, Anabasis VII, 26; Plutarch, Alexander c. 76) der Gott Sarapis in Babylon befragt, ob man ihn in seinen Tempel bringen solle, was der Gott verneinte.

WILCKEN hat (Philologus LIII, 119 Anm. 1) die Ansicht ausgesprochen, dass irgend ein Cultbeiname eines babylonischen Gottes in dem Namen stecken müsse. Ich glaube diesen Gott und diesen Cultbeinamen gefunden zu haben. Er liegt in anderer als der von Delitzsch bei Wilcken (a. a. O. S. 126) angedeuteten Richtung, es ist

### (Ea) šar apsî.1)

Die historisch und culturhistorisch sehr wichtigen, unerwartet reichhaltigen Ergebnisse dieser Ermittlung, die ich bereits in einem im März 1896 gehaltenen Vortrag vor einem engeren Kreise dargelegt habe, werden seiner Zeit zusammen mit anderen Forschungen in einer Schrift, die Studien über das Verhältnis und die gegenseitige Einwirkung babylonischer und griechisch-makedonischer Anschauungen und Bestrebungen in hellenistischer Zeit enthalten wird, eingehend behandelt werden.

Hier will ich nur noch bemerken, dass die Uebereinstimmung sich nicht bloss auf die Namen (Leydener Papyrus W., CIL II 5665), sondern auch auf die Attribute und den Cultus erstreckt.

[An die Redaction eingegangen am 28. November 1896.]

t) »König des Oceans«; ständiger Cultbeiname des Ea.

Zu Jensen's Bemerkungen betreffs der Sitze der Chalder.

Von W. Belck und C. F. Lehmann.

In unseren Chaldischen Forschungen, und zwar in dem von Lehmann herrührenden ersten Artikel (Der Name » Chalder«)¹) bemerkten wir in Verbindung mit einer Erörterung über die späteren Sitze der Chalder (Urartäer) im Hinterland von Trapezunt²) Folgendes (S. 583; vgl. S. 615 Anm. 3):

»Wir gedenken in Bälde den Nachweis zu erbringen, dass die ursprünglichen Sitze der Urarto-Chalder in Gebieten südlich des Vansees gelegen waren und zwar (so zuerst Belck) da, wo Tiglatpileser I (Col. II, 36 und 45) Urarțina(s), d. h. in chaldischer Sprache die Urarțu-Stadt — wie Chaldina die Chaldi-Stadt und Muşaşina (Asurnâşirabal, Col. II, 34: das Personendeterminativ in der offenbar verwirrten Stelle [vgl. KB I, 76,3) Anm. 3] beruht auf einem Missverständniss) die Muşaşir-Stadt — vorfand. (Vgl. bes. Salm. II, Obelisk, S. 177—180.)«

An diese Worte knüpft Jensen (diese Zeitschrift XI, S. 306 ff.) Bemerkungen, in denen er über den von uns erst in Aussicht gestellten Nachweis Vermuthungen und »Befürchtungen« anknüpft, von denen ausgehend er unsere ihm noch garnicht bekannten Argumente einer Kritik unterzieht, um sich schliesslich zu der Aeusserung zu versteigen: »Wir sind nun auf den »Nachweis« durch Lehmann und Belck gespannt. Ich fürchte, dass es dazu nicht kommt. 4)

Ueber dieses Verfahren als solches, sowie über den

<sup>1)</sup> Verhandlungen der Berliner Anthropologischen Gesellschaft 1893. S. 578-592. (Dort sind, wie bereits Verhandl. d. Berl. Anthrop. Gesellsch. 1896, S. 321 Anm. 2 und Recueil XVIII p. 213 n. 1 bemerkt, S. 589, Z. 9 bis 15 v. o. und S. 591, Abs. 3 zu streichen.) C. L.

<sup>2)</sup> Vgl. auch diese Zeitschrift IX S. 88 ff. Anm. und S. 358 ff.

<sup>3)</sup> Lies 76, s. unten, S. 123.

<sup>4)</sup> Von uns gesperrt. W. B. - C. L.

in Jensen's Bemerkungen eingeschlagenen Ton ein Urtheil zu äussern, erlässt man uns wohl. — Wir bemerken nur, dass wir uns selbstverständlich durch eine, an einen noch nicht erbrachten Nachweis geknüpfte, Kritik, von welcher Seite immer sie kommen möge, in keiner Weise an der Ausarbeitung der auf diesen Nachweis hinzielenden Erörterungen behindern lassen würden.

Im vorliegenden Fall kommt aber noch hinzu, dass wir auf keines Mitforschers Zustimmung verhältnismässig weniger zu rechnen pflegen, als auf die von Jensen. Und zwar nicht sowohl deshalb, weil Jensen¹) mehrfach gezeigt hat, dass er über das in Frage kommende inschriftliche und wissenschaftliche Material nicht vollkommen unterrichtet war — denn das ist ein Mangel, dem durch weiteres Studium abgeholfen werden kann, und vielleicht inzwischen bei Jensen abgeholfen worden ist — sondern vielmehr deshalb, weil zwischen Jensen's und unseren Anschauungen über Methode und Aufgabe der historischen, geographischen und historisch-geographischen Forschung eine, wie sich nun allmählich gezeigt hat, unüberbrückbare Kluft besteht.

Die Gegensätze machen sich namentlich in folgenden Richtungen geltend.

I) Wo es sich um Bestimmung von inschriftlich erwähnten Oertlichkeiten handelt, nehmen Jensen's Anschauungen über deren Lage mit einer gewissen Regelmässigkeit eine Richtung, die wesentlich abweicht von den Vorstellungen, die namentlich der eine von uns (Belck) auf Grund seiner persönlichen Anschauung und Kenntnis der Gegenden, namentlich auch der Configuration der Gebirge, sich über die Lage zu bestimmender Oertlichkeiten und über die in den zur Erörterung kommenden Gegenden möglichen Routen, gebildet hat.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Vgl. dazu unsere Bemerkungen Verhandl, d. Berl, anthrop, Gesellsch. 1895, S. 581 f., Anm. 2.

<sup>2)</sup> Einen besonders wichtigen und schlagenden Fall behandelt eine

- 2) zeigt sich, wie der eine von uns (Lehmann) hervorgehoben und durch Beispiele belegt hat¹) und ferner belegen wird,²) Jensen mehr und mehr geneigt, Fragen von lediglich oder überwiegend historischer Natur rein philologisch zu behandeln; resp. wo in einer Untersuchung philologische und historische Gesichtspunkte gleiche Berücksichtigung und gegenseitige Abwägung verlangen, die Entscheidung lediglich nach specifisch philologischen Gesichtspunkten zu treffen.
- 3) beschreitet Jensen bei der Bestimmung der linguistischen Zusammengehörigkeit von Sprachen, für deren Bau und Wortbestand uns ein verschwindend geringes Material vorliegt, oftmals Wege, auf denen der eine von uns (Lehmann) ihm nicht zu folgen vermag. Seine Bedenken gegen »das Operieren mit so spärlichem, linguistisch dazu so wenig eindeutigem Material« hat er bereits mehrfach geltend gemacht, zuletzt und am Ausführlichsten Recueil XVIII, S. 215.
- 4) Als weitere Erschwerung einer Verständigung mit Jensen auch in Fällen, wo eines der drei vorher genannten Bedenken nicht in Betracht käme ist die Eigenthümlichkeit zu nennen, dass Jensen durchweg eine Neigung zeigt sich an das Einzelne zu klammern, wo eine Betrachtung im grösseren Zusammenhange angezeigt wäre. Diese Neigung macht sich namentlich auch geltend bei der Wiedergabe gegnerischer Anschauungen, indem Jensen einen einzelnen Satz etc. der von ihm beanstandeten Darlegungen zum Gegenstande seiner Gegenausführungen macht, ohne sich selbst und daher auch ohne seinen

schon vor längerer Zeit von mir in den Druck gegebene demnächst erscheinende Abhandlung. W. B.

<sup>1)</sup> ZDMG 49, 302 ff. und Recueil XVIII, p. 209 ff., bes. 213. C. L.

<sup>2)</sup> In meiner Abhandlung: Philologische und historische Methode auf altorientalischem Gebiet, vgl. einstweilen ZDMG 50, S. 671. (Vgl. auch OPPERT, diese Zeitschrift XI p. 313 Z. 3-5 v. o.) C. L.

Lesern Rechenschaft über den Zusammenhang zu geben, in welchem dieser gebracht wurde.

Unter den ersten Punkt entfallen die von Jensen in den besprochenen Bemerkungen geäusserten Ansichten über die Lage von Urrali(t)inas und Musasir.

Der unter 2) berührte methodische Fehler ist Schuld daran, dass Jensen ohne unsere historischen Gründe zu kennen, und ohne das Vorhandensein solcher Gründe aut unserer Seite auch nur als möglich ins Auge zu fassen, über eine von uns erst zu begründende Ermittlung aburtheilen zu können glaubt.

Unter den dritten Gesichtspunkt gehören Jensen's Bemerkungen über die Zusammengehörigkeit des Namens Urrah(t)inaš zu einem von ihm »nachgewiesenen« Sprachstamme, den er als ägäisch-zagrisch bezeichnet, wofür er jetzt »mit einiger Sicherheit« ägäisch-elamitisch sagen zu können sich berechtigt fühlt. Die Frage, ob die Aufstellung eines solchen Sprachstammes vertretbar ist oder nicht, soll hier in keiner Weise berührt werden; dass aber JENSEN in den auf die Aufstellung dieses Sprachstammes hinzielenden Erörterungen Sprachen als verwandt bezeichnet, die sicher nichts mit einander zu thun haben, steht, wie man aus Kretzschmer's Einleitung in die Geschichte der griechischen Sprache, besonders Kapitel VII und X und aus meinen Bemerkungen im Recueil XVIII, S. 214 ff. ersehen wolle, ausser Zweifel. Es spielt dabei wesentlich mit, dass der »wohlbekannten Erscheinung, dass gänzlich unverwandte Sprachen und Sprachstämme der Grammatik und dem Wortschatze nach (scheinbare) Uebereinstimmungen zeigen«, von Jensen nicht gehörig Rechnung getragen wird (Recueil a. a. O., S. 215 Abs. 5).

Als Beleg wurde von Lehmann an genannter Stelle gerade auf das Nominativ-s der indogermanischen Declinationen im Vergleich mit dem Nominativ-s(s) vieler, sicher weder semitischer noch indogermanischer, Sprachen hingewiesen.

Dem Schlusse, den Jensen aus dem auslautenden s des Städtenamens Urrah(t)inas zieht, dass er nämlich »wohl ägäisch-zagrisch« und vielleicht »kurh(t)äisch« sei, wird man daher nicht beipflichten können (wenigstens nicht aus dem von Jensen angeführten Grunde). Jensen hält gleichzeitig die Annahme für nahe liegend, »dass die in Urrah(t)inas ansässigen Kurh(t)äer von allen uns bekannten Völkern mit ägäisch-zagrischer Sprache den Praearmeniern vielleicht") am fernsten standen«. »Vielleicht« — vielleicht auch nicht. Andererseits lasse sich aber durchaus nicht nachweisen, dass die Kurh(t)äer von Urrah(t)inas den Praearmeniern sprachlich besonders nahe standen. »Der Name Urrah(t)inas bietet deshalb für die Entscheidung unserer Frage kein Kriterium.«

Man darf sich versichert halten, dass wir aus den sub 3 angeführten Gründen ein »Kriterium« für die Entscheidung der Frage keinesfalls in dieser Richtung gesucht haben würden. Eine derartige Argumentation im positiven wie im negativen Sinne müssen wir Jensen vollständig überlassen.

Auch der allgemeine Einwand, den wir an vierter Stelle gemacht haben, trifft für Jensen's Bemerkungen zu. Wer nur sie liest, kann nicht ahnen, dass unsere Erkenntnis, die erreichbar ursprünglichen Sitze der *Chalder* seien südlich des Vansees zu suchen (für die wir eingehenden Nachweis in Aussicht stellten), erst als das Schlussergebnis von Erwägungen angeführt wurde, in denen zunächst die Möglichkeit, diese ursprünglichen Sitze der *Chalder*<sup>2</sup>) an anderer Stelle zu suchen, gebührend in Betracht gezogen war.

Wir werden also unbekümmert um Jensen's »Befürch-

t) Von mir gesperrt. Zu dieser Art von Schlüssen vergleiche im Allgemeinen unsere Bemerkungen in den Verh. d. Berl. Anthrop. Gesellsch. Juni 1897 (Chaldische Forschungen Nr. 7), S. 303 u. Anm. 3.

<sup>2)</sup> S. diese Zeitschrift XI, S. 202 und Verhandl, d. Berl. Anthrop. Gesellsch. Mai 1896, S. 321 Anm. 3.

tungen« die Darlegungen, die bestimmt sind den in Aussicht gestellten Nachweis zu erbringen, genau in der von uns beabsichtigten Weise, zu der uns geeignet erscheinenden Zeit, veröffentlichen, und zwar, wie bereits mitgetheilt, in unserer Abhandlung Sardur von Naïri und Aram von Urarțu.

W. B.—C. L.

Im Folgenden nimmt der eine von uns (Lehmann) allein das Wort, um gewisse ihn allein (nicht ihn »oder Belck«) angehende Aeusserungen von Jensen in das richtige Licht zu stellen.

Es ist richtig, dass ich mich durch Winckler's, KB I S. 20—21 in der Transcription und in der Uebersetzung durchgeführte Schreibung *Urartinaš* (Tiglatpileser I Col. 2, 36 und 45) habe irre führen lassen. Ganz so »humoristisch«, wie Jensen in seiner Darlegung diese Thatsache hinstellt, liegt die Sache jedoch nicht.

In Nr. 1 der Chaldischen Forschungen S. 583 war in Folge eines Druckfehlers Urațina(s) gesetzt, mit Auslassung des einen r. Als ich (nicht Belck) diesen Druckfehler auf S. 615 berichtigte, liess ich mich durch KB I veranlassen als Emendation zu setzen Urartina(s) statt Urratinas, wie es das Inschriftenwerk bietet. Ich ging dabei von der Voraussetzung aus, dass Winckler für die consequent durchgeführte Abweichung vom Text I R seine Gründe habe, dass er auf Grund sei es der Photographien der Prismen A und B, sei es der Fragmente der zwei weitern zerbrochenen Exemplare des Prismas - auf Beides weist WINCKLER, KB I, 14 Anm. 2 für seine Bearbeitung hin zur Bevorzugung einer anderen Lesung gekommen wäre. Das war, wie ich zugebe, etwas voreilig und geschah im Drange der Druckfertigstellung der betreffenden Mittheilungen: meine Berichtigung steht auf deren letzter Seite. Jetzt habe ich mich überzeugt, dass die Photographien der

<sup>1)</sup> S. Anm. 2 der vorhergehenden Seite.

beiden ganz erhaltenen Prismen den Text von IR bestätigen. Prisma A zeigt Col. 36 und 45 deutlich *Ur-ra-t(lt)i-na-aš*. Prisma B Z. 36 ebenfalls, in Zeile 45 ist der Name weggebrochen. Es blieben noch die Fragmente der beiden anderen Exemplare des Prismas; da aber Winckler in seiner neuen Ausgabe<sup>1</sup>) der Prismainschrift genau wie IR schreibt, ohne Anführung von Varianten, so scheint allerdings die viermalige Wiedergabe in KB I nichts weiter als ein Fehler Winckler's zu sein. Dass ich dadurch irre geführt bin, muss ich also zugeben.

Der Humor der Sache scheint nun für Jensen namentlich darin zu liegen, dass durch meine irrthümliche Berichtigung (Urartina(s) statt Urratina(s)) der Anschein erweckt worden wäre, als sei ein in der Differenz der Namensformen Urratina gegenüber Urartu zu erblickender Anstoss beseitigt und der Zusammenhang des fraglichen Städtenamens mit Urartu viel wahrscheinlicher geworden. Ich bedaure erklären zu müssen, dass in meinen Augen es für die Wahrscheinlichkeit des Zusammenhanges nicht den geringsten Unterschied macht und machte, ob Urartina oder Urrațina geschrieben werde. Denn ganz abgesehen davon, dass allgemein bei Wiedergabe von Fremdnamen in allen Sprachen Willkürlichkeiten und Zufälligkeiten vorkommen,2) zeigt die Wiedergabe urartäischer Namen in assyrischen Inschriften nicht nur häufige Abweichungen von der urartäischen Form, s. vorarmenisch Tušpa (Van), assyrisch Turušpa; vorarmenisch Ispuinis, assyrisch Ušpina (Šamši-Rammân Col. II, 26), sondern es begegnen uns bekanntlich auch innerhalb der assyrischen Inschriften zwei Varianten des vorarmenischen Königsnamens Rusas, nämlich sowohl Ur-sa-a wie Ru-sa-a. Diese Varianten werden promiscue gebraucht, Ur-sa-a aber ist

I) Sammlung von Keilschrifttexten, Hest I. Vgl. dazu HARPER, diese Zeitschrift VIII, 395 ff.

<sup>2)</sup> S. meine Bemerkungen Recueil XVIII, 211. C. L.

die häufigere Form. Diese beiden assyrischen Formen verhalten sich zu dem vorarmenischen Prototyp genau wie sich *Urrațina* zu *Urarțu* verhalten würde. Also eine Steigerung der Wahrscheinlichkeit des Zusammanhanges sollte mit jener Berichtigung meinerseits in keiner Weise beabsichtigt werden.

Vielmehr wird unser Nachweis einen ganz anderen Weg gehen. Zunächst Darlegung der historischen und historisch-geographischen Gründe, die uns veranlassen eine Veränderung der Sitze der Chalder in historischer Zeit nach Tiglatpileser I anzunehmen; sodann Erklärung, warum uns möglich und nicht unwahrscheinlich erscheint, dass sie von Süden des Vansees herkommend die Gebiete im Becken des Vansees erobert haben: dann erst Hinweis darauf, dass in der für ihre ursprünglichen Sitze auf Grund der aus den vorangeführten Erwägungen (mit) in Betracht kommenden Gegend eine Stadt sich findet, die Urrahinaš oder Urratinaš gelesen werden kann — glaubte JENSEN, als er (diese Zeitschrift XI S. 308) mit grossem Nachdruck auf die Möglichkeit der beiden Lesungen hi und ti hinwies, dass mir diese Alternative unbekannt sei, oder hatte er Grund anzunehmen, dass ich sie in der ausführlichen Erörterung unterschlagen würde? - und dass die Lesung Urraținas eben aus dem Grunde den Vorzug verdiente, weil die Stadt in der Gegend liegt, die wir für die ursprünglichen Sitze der Urartäer in Betracht zu ziehen anderweitige Veranlassung zu haben glaubten, somit also die aus der urartäischen Sprache zu entnehmende Deutung Urartu-Stadt damit wohl in Einklang stünde.

Wie nahe es lag an einen Zusammenhang mit *Urartu* zu denken, zeigt ja übrigens auch der oben besprochene Winckler'sche Irrthum, der offenbar unbewusst durch den Gedanken an einen solchen Zusammenhang veranlasst oder gefördert worden ist.

Ob eine an sich mögliche Etymologie — »dass sie ganz verfehlt ist, kann«, wie Jensen diese Zeitschr. XI, S. 308

sehr richtig bemerkt, »kein Mensch behaupten« — als Argument erwägenswerth erscheint und in Betracht kommt oder nicht, kann lediglich der Zusammenhang, in welchem sie angeführt wird, entscheiden. Stützt sie andere einleuchtende Argumente und wird sie durch sie gestützt, so kann sie den Werth eines Wahrscheinlichkeits-Indiciums gewinnen, den ihr allein kein besonnener Forscher beilegen wird.

Wenn daher Jensen den Satz gegen uns ins Feld führt: »Aber wohl darf man sich über die Kühnheit dieser Etymologisirerei wundern, die, wie man allgemach einsehen konnte, aus wissenschaftlichen Werken und Arbeiten verbannt sein müsste, da sich mit ihr aus Allem Alles machen lässt.«, so sieht er garnicht, dass, wenn er Recht hätte, damit unter andern auch seine Annahme, dass der einheimische Name der indogermanischen Armenier Hai, Plural Haik, entstanden sei aus Hati(os) »der Hethiter«, verurtheilt wäre. Die Fälle liegen, soweit die Namensformen in Betracht kommen, einigermassen analog. 1) So wie die Beziehung Urartu: Urrațina könnte auch die Entwicklung Hati(os): Hai (nach armenischen Lautgesetzen) in Betracht kommen. Auf beide lassen sich Jensen's Worte anwenden: dass das ganz verfehlt sei, kann kein Mensch behaupten«. Da soll nun nach Jensen zwischen den beiden Aufstellungen der kleine Unterschied bestehen, dass sein Ansatz als wichtiges Argument für die vormaligen Sitze der Armenier in Cilicien, auf (zeitweilig) hethitischem Gebiet verwerthet wird, während unsere Aufstellung von Jensen als eine »Etymologisirerei« gebrandmarkt wird, »die aus wissenschaftlichen Arbeiten verbannt sein müsste, da sich mit ihr aus allem alles machen lässt« (etc. s. o.).

In Wahrheit liegt die Sache so, dass wir unseren der

I) Freilich auf Jensen's Seite, rein sprachlich etwas ungünstiger. S. Andreas' und meine Bemerkungen *Recueil* XVIII, p. 218 n. 2.

Form nach denkbaren Ansatz *Urarțu*: *Urrațina*(§) durch historisch-geographische Argumentationen wahrscheinlich zu machen gedenken, während gegen Jensen's der Form nach ebenfalls denkbaren Ansatz Bedenken vorlagen,¹) denen ich im Verein mit F. C. Andreas, *Recueil* XVIII S. 218 Ausdruck geliehen habe. Durch den Raum beschränkt verweise ich auf diese Stelle. Ich denke dort gleichzeitig den Beweis geliefert zu haben, dass das in einem ruhigen Ton geschehen kann, ohne dass man seinem Gegner unwissenschaftliche Etymologisirerei vorzuwerfen braucht.

Alles Vorbesprochene wird aber in den Schatten gestellt durch Jensen's Behauptung, ich hätte, um mir die Etymologie Muşaşina = Muşaşir-Stadt »leisten zu können, das Personendeterminativ vor dem Namen schlankweg und ohne jeden Grund für falsch erklärt, indem ich kategorisch behauptet hätte, es beruhe auf einem Missverständnis.«²)

Dass ich meine Annahme kategorisch hingestellt hätte — wozu ich übrigens in einer vorläufigen Mittheilung, auf deren ausführlichere Begründung verwiesen wurde, berechtigt gewesen wäre — ist ebensowenig den Thatsachen entsprechend, wie Jensen's Behauptung, dass meine Verurtheilung des Personendeterminativs »ohne jeden Grund« erfolgt wäre.

Jensen theilt nämlich seinen Lesern nicht mit, dass ich garnicht der Erste gewesen bin, der die betreffende Stelle der Annalen Asurnâsirabal's angefochten hat, und

I) [Zusatz bei der Correctur: Wenn sich Jensen's Vermuthung gleichwohl bestätigen sollte, wie es nach seinen Mittheilungen in der Sonntagsbeilage der Vossischen Zeitung 1897 vom 15/VIII Spalte 3 des II. (Schluss-) Artikels den Anschein hat, so wäre das ein Beweis, dass auch mit kühnen und gewagten Etymologien das Richtige getroffen werden kann. Sollten sich nicht auch die Vermuthungen anderer Gelehrter hestätigen können, selbst wenn ihre, noch ausstehende, Begründung nicht als vollkommen beweiskräftig zu erachten sein sollte?] C. L.

<sup>2)</sup> Von mir gesperrt. C. L.

dass ich ausdrücklich auf die Stelle hingewiesen habe, wo von anderer Seite diese Anfechtung erfolgt ist. Denn es heisst bei mir in der bereits oben citierten Stelle: »Das Personendeterminativ in der offenbar verwirrten Stelle [vgl. KB I 73 (lies 76) Anm. 3] beruht auf einem Missverständnis.« In den Worten Bunasi ali damûtišunu ša Muşaşina muss nämlich ein Fehler stecken, da, wenn Musasina eine Person ist, der Plural dannûtisunu keinen Sinn hat. Winckler sucht a. a. O. den Fehler in dem šunu, indem er meint, der »falsche Plural sei wohl durch das Vorhergehende veranlasst«. Mir schien wahrscheinlicher, dass der Plural richtig sei, der Fehler dagegen in dem Personendeterminativ stecke, und zwar aus dem Grunde, weil wir uns - was Jensen für unmöglich erklärt - an der betreffenden Stelle bei Asurnasirabal gerade in der Gegend befinden, wo, wie aus ganz anderen Documenten hervorgeht, thatsächlich Musasir belegen war, so dass an dieser Stelle einer Musasir-Stadt 1) zu begegnen nicht überraschen würde.

Ich habe also nichts weiter gethan als an einer sicher verderbten und von anderer Seite, wie ich betonte, bereits als verderbt bezeichneten Stelle aus guten Gründen, deren Darlegung wir in Aussicht stellten, einen anderen Ausweg aus den Schwierigkeiten zu suchen, als meine Vorgänger. Wenn Jensen es der Mühe werth gehalten hätte, den von mir gegebenen Hinweis zu verfolgen, so würde er dies, da Asurnâşirabal Col. II, 34 richtig von mir citiert war, gefunden haben, obgleich unglücklicher Weise, wie ich bei dieser Gelegenheit fand, statt »76 Anm. 3 « C. L.

März, 1897.

<sup>1)</sup> Wie die Bezeichnung Urarţu-Stadt, Muşaşir-Stadt n\u00e4her zu verstehen w\u00e4re, wird ebenfalls in unseren ausf\u00fchrlicheren Darlegungen zur Sprache kommen. W. B.—C. L.

# Aus einem Briefe des Herrn Dr. C. F. Lehmann an C. Bezold.

Berlin, den 6. August 1897.

der III R 38, No. 2 genannte Kudurnanhundi aus sehr vielen Gründen unmöglich, wie wohl früher angenommen (vgl. UAG 46), mit dem Kudurnanhundi identisch sein kann, der, nach Ašurbanabal um 2280 v. Chr., die Statue der Nanaia aus Erech wegschlepte. Vielmehr gehört dieser Kudurnanhundi (II.) in eine viel spätere Zeit, wahrscheinlichst in die Zeit der babylonisch-elamitischen Wirren, von denen uns Chronik P., Col. IV g. E. zu berichten beginnt. Ich glaube sogar eine bestimmte Zuweisung geben und begründen zu können ....

#### Recensionen.

Zur Grammatik des classischen Arabisch. Von Theodor Nöldeke. (Denkschr. der Kais. Akad. d. Wiss. in Wien, Phil.-hist. Cl. Bd. XLV, II.) Wien 1896, 4°, 114 Ss.

Man kann nicht zweifeln, dass das vorliegende, überall mit Spannung erwartete Werk auch allgemein befriedigt hat, da die Vorzüge des Verfassers, reichste Belesenheit, vollste Beherrschung des Stoffes, schärfste Erfassung der grammatischen Beziehungen, unbefangenste Würdigung alles Geschichtlichen, kaum je wieder in solcher Harmonie vereint auftreten.

Nöldeke's Werk giebt, dem Schema unserer arabischen Grammatik folgend, von der Hamzaschreibung bis zu den Bedingungssätzen, die Erträgnisse seiner Belesenheit auf dem Gebiete der ältesten Litteratur. "Es kam mir darauf an, in gewissen Puncten von einiger Wichtigkeit den alten Sprachgebrauch festzustellen, meist zur Bestätigung der bekannten Regeln, hier und da aber auch zur Modification" (S. 1). Man begreift leicht, dass eine solche Sammlung, die auf einer vierzigjährigen Beschäftigung mit den Texten beruht, nur selten discussionsfähig ist.

Indessen möge es mir gestattet sein, in zwei Punkten von grundlegender Bedeutung eine vom Verfasser abweichende Ansicht zu äussern, erstens über die Abgrenzung des Begriffes ,classisch' in der arabischen Sprache und Litteratur und zweitens über die Geltung des

N. sagt: ,ich habe mich möglichst streng auf die classische Sprache beschränkt' (S. 1) und rechnet zu deren Denkmälern: den Koran, die Gedichte jener Zeit bis ungefähr zum Untergang des Omaijadischen Chalifats, die ältesten Erzählungen von den Abenteuern der alten Araber und der Geschichte des Propheten und (mit Einschränkung) die normativen Traditionen. Der Ursprung des Begriffes classisch' in diesem Sinne scheint mir klar zu liegen. Classisch ist hier nur die Widergabe des arabischen Ausdrucks فصيم, der ursprünglich ,reines, verständliches' Arabisch im Gegensatze sowohl zu fremden Sprachen als auch zu den getrübten Idiomen der Grenzlande bezeichnete, später aber von der mustergiltigen Schriftsprache galt, der man die der Mundarten gegenüberstellte. Quellen dieser Fasîh-Sprache fassen die Araber bekanntlich den Koran, den Hadît und die alte Dichtung. kann kaum zweifeln, dass die älteste philologische Tätigkeit die heidnische und halbheidnische Dichtung ignorirte. Wie aber der Rechtslehrer gezwungen war, aus dem Gewohnheitsrecht zu schöpfen, um die Lücken des islamischen Rechts zu ergänzen, so auch der älteste Philologe. Der Koran und die heilige Tradition reichten nicht aus, um den 🛁 allseitig auszubauen; daher griff man zum سعر, um diesem Mangel abzuhelfen. So liegen in der Faşîh-Sprache zwei heterogene Elemente nicht völlig versöhnt neben einander: das religiöse und das nationale. Die theologische Entwickelung hat aber viel dazu getan, diesen Gegensatz zu verwischen. Zu der Sprache dieser ältesten Urkunden steht nun die der gesammten nachfolgenden Litteratur im Verhältnis der Abhängigkeit. So weit ein Schriftsteller sich an die genannten Muster anlehnt, ist er

فصيع, so weit nicht, verfällt er ins عامّی, in die Umgangssprache.

Dies ist die arabische, von religiösen und theologischen Annahmen und Vorurteilen beherrschte Auffassung. Empfiehlt es sich, dass wir diese Sprechweise annehmen und beibehalten? Ich kann dies um so weniger glauben, als bei uns der Begriff ,classisch' mehr litterarischer als philologischer Natur ist. Je weiter wir nun in dem Ausbau der arabischen Litteraturgeschichte gelangen, um so stärker muss sich uns der Widerspruch aufdrängen, dass wir die gewiss ergreifende, aber doch litterarisch nicht vollendete Beduinendichtung und die barbarische Syntax des Koran als classisch d. h. mustergiltig und vorbildlich bezeichnen, dagegen die formell und inhaltlich sogar unsern verfeinerten Geschmack befriedigenden Werke der nachfolgenden Jahrhunderte halb- oder gar unclassisch nennen. Vielleicht würde es also unzweideutiger und besser im Einklange mit der geschichtlichen Entwickelung sein, wenn wir die tatsächlich éinen Strom darstellende Sprache der Litteratur von der ältesten Zeit bis auf die Gegenwart kurzweg als Schriftsprache bezeichneten und von diesem Standpunkte aus das in N.'s Werk behandelte Arabisch die älteste Schriftsprache nennten. Haben wir einmal den Ausdruck ,classisch' für das litterarische Gebiet gerettet, so behalten wir volle Freiheit, ihn irgend einer Periode der arabischen Litteratur zuzuwenden. Dass er der Sprache des Koran auf dem Wege litterarischer Abschätzung zufällt, befürchte ich nicht.

Leider befinde ich mich bei der zweiten Frage in einem scharfen Gegensatze zu N., ich meine das "lach. N. sagt: "Diese Fälle . . . . zeigen uns m. E. schon den Beginn des Abfalls der kurzen Vokale, welcher für die spätere Gestaltung des Arabischen characteristisch ist. Allerdings ist es gänzlich falsch, anzunehmen, die lebende Sprache habe schon zu Muhammed's Zeit das إعراب nicht mehr gehabt: fanden es doch die Gelehrten der Hârûnischen Zeit bei den Beduinen noch mit allen Feinheiten . . . Andrerseits ist

es auch unverkennbar, dass der Abfall des إعراب bei manchen Arabern schon früh begonnen hat, namentlich bei denen, die sich in den eroberten Ländern fest angesiedelt hatten, und dass dieser Process dort wenigstens in der Sprache des gemeinen Volks schon in der Omaijadenzeit starke Fortschritte gemacht hat (S. 10).

Die Wichtigkeit des Gegenstandes giebt wohl das Recht, etwas weiter auszuholen. Die I'râb-Frage oder in erweiterter Fassung die Vokalfrage ist meines Erachtens der Angelpunkt nicht nur der arabischen, sondern der semitischen Philologie überhaupt. Auf der einen Seite steht die von den gefeiertsten Arabisten geteilte Ansicht, dass der Vokalismus des Koran und der ältesten Dichtung auch seiner Zeit Volkssprache gewesen sei und dass es in erster Linie der Zerstreuung der Araber durch die islamischen Eroberungen zuzuschreiben sei, wenn dieser Zustand der einen, reinen, durch Vokalfülle und Altertümlichkeit ausgezeichneten Sprache den Mundarten und dem entarteten, vereinfachten Vokalismus gewichen ist. Statt vieler Zeugnisse verweise ich auf das, was E. W. Lane in seinem Lexicon (preface p. VI f.) und R. Dozy im Supplément aux dictt. arr. hierüber gesagt haben (préface p. V), und unter den Neueren C. J. Lyall: when the classical language was being broken down into the parents of the modern vernaculars. 1) Wenn diese Ansicht richtig ist, so stehe ich nicht an, in der Grammatik Wright's eine nahezu ideale Leistung zu erblicken, die wir im Einzelnen nur noch ergänzen können.

Einsamer ist die Partei derer, die der obigen, von den arabischen Philologen übernommenen Anschauung widersprechen oder sie doch in Zweifel ziehn. Am klarsten und entschiedensten wohl I. G. Wetzstein, der vor nahezu

<sup>1)</sup> Academy 1895, nov. 23, p. 439a. Aehnlich MAC GUCKIN DE SLANE im Divan d'Amrolkaïs (1837) p. VIII.

30 Jahren schrieb 1): ,Dass diese breiteren 2) Formen jemals die Sprache des Lebens gewesen sein könnten, ist ganz unwahrscheinlich . . . . (194) während wir die besten Zeugnisse besitzen, dass die heutige Aussprache der arabischen Wortformen im Ganzen dieselbe ist, welche sie vor tausend Jahren war, so besitzen wir keines, dass die koranischen Wortformen zu irgend einer Zeit Volkssprache gewesen seien.' Mit geringen Abänderungen unterschreibe ich unbedenklich dies Bekenntnis Wetzstein's; von lautlichen Studien ausgehend habe ich öfters ähnliche Ansichten über das Verhältnis der arabischen Schriftsprache zu den Mundarten ausgesprochen.3) Um beim Jack stehn zu bleiben, so ist die Annahme einer Erfindung dieser Endungen durch die Grammatiker von vornherein abzuweisen und schon von J. Derenbourg geschickt abgefertigt worden.4) Der Rücken ist uns jetzt durch das Assyrische genügend gedeckt.5) Aber auch hier dürfen wir von der Zukunft wohl eine strengere Formulirung des Wertes der Endungen a, i und u erwarten. Nach unten hin, für die Mundarten der Gegenwart, ist der Irrtum A. von Kremer's zu berichtigen, der wahrscheinlich nach Hörensagen aus Damaskus schrieb<sup>6</sup>): ,Sehr merkwürdig und ein offenbarer Beweis dafür, dass die Nunation ursprünglich ausgesprochen wurde und nicht eine Erfindung der Grammatiker sei, ist der Umstand, dass die Beduinen dieselbe sowie die Vokale, wodurch die Endungen der Substantive bestimmt werden, aussprechen.' Denn wo das volle إعراب auftritt, ist es dichterische Freiheit;7) abgesehn davon scheinen einzelne

<sup>1)</sup> ZDMG XXII, 193 f.; vgl. 113 f. 179.

<sup>2)</sup> D. h. vokalreicheren.

<sup>3)</sup> The Arabic Sounds (1893) p. 153 f.; Arabisch und Semitisch: diese Zeitschr. IX 169. 216.

<sup>4)</sup> Journal asiatique 1844, II 210.

<sup>5)</sup> DELITZSCH, Assyr. Gramm. S. 180.

<sup>6)</sup> Mittelsyrien (1853) S. 203.

<sup>7)</sup> WALLIN, ZDMG VI 196; V 9.

Endungen lokale Geltung zu haben.¹) Trotz der Ausdehnung der arabischen Mundartenkunde ist kein Fall bekannt, dass irgend eine Umgangssprache das beibehalten hat,²) und es ist nicht wahrscheinlich, dass die noch unbekannten Provinzen (Negd, Jemâma, das Hinterland von Asîr) uns damit überraschen.

Soweit wir also gesprochenes Arabisch kennen, überschreitet der Gebrauch der Auslautvokale nirgends wesentlich die Grenzen dessen, was wir im Aethiopischen und Hebräischen sehn.<sup>3</sup>) Im einzelnen möchte ich gegen die von Nöldeke scharf formulirte Ansicht geltend machen,

- 1. dass der schnelle Verlust des I'râb, der in den eroberten Provinzen allenfalls begreiflich erscheint, doch im Innern Arabiens unerklärlich ist.
- 2. Wenn إعراب ,Beduinisirung' bedeutet, wie Wetzstein treffend bemerkt hat, so gestattet schon dieser Ausdruck den Schluss, dass die Auslautvokale den Städtern und Dörflern des siebenten Jahrhunderts unbekannt waren. Damit ist freilich noch nicht bewiesen, dass die Beduinen, die Endungen stetig sprachen, sondern wahrscheinlicher ist es, dass nur die Dichtung des Zeltlagers dadurch ausgezeichnet war. Die ehrgeizigen Fragen der عنا اللغة werden auch manche bejahende Antworten hervorgerufen haben, denen nichts Tatsächliches entsprach. Schon um 200 H. fiel es auf, wenn ein Beduine als Lehrer in Lauten und Endungen beduinisirte (Fihrist 46, 10

<sup>1)</sup> WETZSTEIN, ZDMG XXII 114; vgl. Zeitschr. f. Völkerpsych. u. Sprachw. VII 470. Die von Wallin behauptete Endung in bei den Sinaibeduinen ist mir unbekannt.

<sup>2)</sup> Für 'Omân vgl. ZDMG XLIX 503.

<sup>3)</sup> Verdächtig ist mir, was el Abdari um 688 H. über das der Beduinen von Barka sagt (B. VINCENT im *Journ. asiat.* 1845, I 404 ff.). Beiläufig gesagt, ist die von Nöldeke zuerst ins Licht gestellte nabatäische Schreibweise (un durch ) erhalten in

אים אול ; vgl. 49, 1 (נֵצְבֹּי, צער , אים אוני); da kein Grund vorliegt, zu glauben, dass gerade damals die Sprache der Beduinen in eine neue Phase trat, so ist damit wohl nur gesagt, dass der Geschmack an beduinischen Besonderheiten abgenommen habe.

- 3. Die zahlreichen Fälle, wo die ältesten Grammatiker über Fragen dieser Art streiten, widersprechende Angaben bringen und ihre Unsicherheit verraten, sind kaum erklärlich, wenn die Beduinen ihrer Zeit das إعراب so vollständig und so allgemein gebraucht hätten, wie es nach der Systematik der Philologen scheinen muss.')
- 4. Die arabische Schriftsprache bildet שביי, meine Wohltat' von ישביי, dagegen שביי, Mekkaner' von אביי, dagegen שביי, Mekkaner' von אביי, Mekkaner' von אביי, Mekkaner' von ישני mat" noch lebendig war, dies deutet darauf, dass Mekkat" schon zu Mekka(h) geworden war. Da nun die Nisbaendung sehr alt sein muss,²) so müssen wir annehmen, dass das Arabische wie das Hebräische die Anhängung des î der Nisba in verschiedenen Perioden verschieden gestaltet hat, nur dass wir im Hebr. ישנים חברי עיברי עיברי שוחי haben, während das Arabische die ältere Bildung ganz eingebüsst hat. Jedenfalls ist Mekkî nicht mit Mekkat" verträglich.

wenn wir ferner ذات ,wesentlich' von ألك, dagegen شاهي , dagegen ألك , dagegen ألك , dagegen بناة ,Schaf' 3) gebildet finden, so ist klar, dass letzteres bereits sâh = بناة gesprochen wurde. Die ältere Periode der Nisbaendung verrät sich ferner in Hudali, Kurasi, die jüngere (nach Abfall des إلي in 'Okeili, Numeiri; die

<sup>1)</sup> Für die Diptosie vgl. J. BARTH, ZDMG XLVI 684 ff. S. 684: ,kein erkennbares Princip, . . . eitle Sprachwillkür.

<sup>2)</sup> Auch im Aegyptischen: ERMAN, ZDMG XLVI 98. Gewagter ist die Vergleichung mit -105, diese Zeitschr. XI 351. An einen Zusammenhang mit dem i des Genetivs glauben WRIGHT und WELLHAUSEN.

<sup>3)</sup> Sibaweih II 80, 15 f.

ältere ist in Guhani, die jüngere in Rudeini erhalten. Lehrreich in dieser Hinsicht sind Doppelformen wie Fukami neben Fukeimi (durch den Gebrauch auf verschiedene Stämme bezogen), خريفي ,herbstlich (Sibaw. II 65, 7 f.; bei 'Ali b. Ridwân, einem Arzte, † 453) neben خرفي (Wright S. 155a) oder خرفي (Sib. a. a. O.), neben Madani, aus Medina, auch Medini, nicht nur "städtisch (Wright a. a. O.), sondern auch "zu Medina gehörig" (Jacut IV 777, 1).

Eine merkwürdige und wie es scheint bisher morphologisch nicht gewürdigte Nisba ist "der kleine (arme) Ma'add'. ') Von Ma'add sollte man etwa Mu'eidid erwarten, ') und davon Mu'eididî. Die übliche Form lässt zwei Erklärungen zu. Entweder ist Mu'eidî aus Mu'eiddî geworden, dies aus Mu'eididî (wie Jo neben Jo u. s. w.); in dem Falle würde man erwarten, dass die ältere Form besser bezeugt wäre als von al Kisâî († 189) allein, dem alle übrigen Philologen widersprechen. Oder aber wir müssen annehmen, dass wie "Ziegen' zu war und wurde (ZDMG XLIX 498), so auch Jo zu Má'ad, woraus sich Mu'eidî ohne weiteres erklärt. Dass die Verschiebung des Tons nur bei dem Ausfall des "möglich war, liegt auf der Hand.

5. Endlich fällt auch bei der Frage nach dem إعراب schwer ins Gewicht, dass wir (wie ich glaube) mit einiger Sicherheit nach der philologischen Ueberlieferung die Grundlinien einer arabischen Volkssprache des 7. Jahrhunderts

<sup>1)</sup> Nâbiga II 3 AHLW.; FREYTAG, Arabum provv. I 223 = Meidâni, Bulak, I 113; TA2 II 503, 16 ff.; 417 f.

<sup>2)</sup> Wie تُكَريد zu تُكَام wird (Sib. II 43, 13 ff., vgl. ib. II 106 أَكُن von أَكَيف von أَكَيف (أَكُنَّ عَالَم).

n. Chr. zeichnen können, die alle wesentlichen Merkmale des jetzigen Vulgärarabisch aufweist.

Dass die Interdentale  $\dot{\omega}$ ,  $\dot{\omega}$  und  $\dot{\omega}$ , welche die arabische Schriftsprache sowohl vor den jetzigen Mundarten als vor den übrigen semitischen Sprachen auszeichnen, früher allgemein arabisch gewesen sind, habe ich schon früher aus rein phonetischen Gründen angezweifelt. 1) Ich glaube, dass die bei Caspari 5 14, 3; 9 1 Anm. b registrirten Erscheinungen zu Gunsten meiner Ansicht gedeutet werden müssen. Dass die Verschlusslaute  $\dot{\omega}$ ,  $\dot{\omega}$ ,  $\dot{\omega}$  als  $\dot{d}$ , und  $\dot{\omega}$  hier mit  $\dot{\omega}$  verschmelzen, ist begreiflich; wenn aber dasselbe bei  $\dot{\omega}$ ,  $\dot{\omega}$  und  $\dot{\omega}$  gestattet wird, so erscheint dies  $\dot{\omega}$  phonetisch begreiflich nur bei der Annahme, dass die von uns als vulgär bezeichneten Lautwerte  $\dot{\omega} = t$ ,  $\dot{\omega} = d$ ,  $\dot{\omega} = d$  schon damals gebräuchlich waren.

Den Ruf grosser Altertümlichkeit verdankt die arabische Schriftsprache nicht zum kleinsten Teil der Behandlung des Hamza. Aber die auffälligen Erscheinungen und Inconsequenzen der Hamzaschreibung werden aufgehellt, wenn wir daran festhalten, dass das قام المعاقبة العبرة nur in der jüngern diakritischen Punktation enthalten ist, während die ältere konsonantische Schreibung das تخفيف العبرة war für die Bedürfnisse des Koranvortrags (und der Dichtung) berechnet, das تخفيف war die Sprache des gewöhnlichen Lebens. Wäre z. B. تأريح ta'rîh gesprochen, so würden wir mit Fug den Plural ta'ârîh erwarten; die Form tawârîh führt uns auf die Aussprache târîh. Wenn die Verbindung ui in متافعة anders geschrieben wird als in قبطة على son schliesse ich daraus, dass man Duiil und takâfû sprach.

<sup>1)</sup> Diese Zeitschr. IX 169.

Die Art, wie unsere ersten Grammatiker (noch Wright<sup>3</sup> § 111) Formen wie يذّر القال القرام erklären, ist bei dem jetzigen Stande der arabischen Mundartenforschung befremdlich. Statt recht künstlich von tanaffasa durch tnaffasa zu itnaffasa zu gelangen, ist es doch einfacher, zuzugeben, dass das "vulgäre" Präfix it- schon zur Zeit des Propheten gebräuchlich gewesen ist, um so mehr, als Formen wie اطلع und القبر ittalama oder iddalama (Casparis § 118) uns zu dieser Annahme drängen. Die letzte Form bezeugt uns auch den Bestand der "vulgären" Verbalform

§ 118) uns zu dieser Annahme drängen. Die letzte Form bezeugt uns auch den Bestand der "vulgären" Verbalform VIII (in meinem *Lehrbuch* § 26, 1 als VIII<sup>a</sup> bezeichnet) itfa al, die noch Spitta (S. 198) "sehr merkwürdig" und "im Altarabischen ohne Analogon" nannte, vgl. mein *Lehrbuch* § 23, 1 Anm.

Dass die dehnbaren Wurzeln (mediae geminatae) mundartlich in ältester Zeit verschiedenartig behandelt wurden und dass wir hier genaue Parallelen zum Hebräischen, Aramäischen und Neuarabischen wiederfinden, ist bekannt.

Schwund der Auslautvokale des Verbums darf vorausgesetzt werden, wenn wir Formen wie Kor. 39, 64 ta'murûnnî ,wollt ihr mir befehlen?' begegnen, was aus ta'murûn = מֹבְּירוֹן

Neben فعِلَ haben wir 'alema ('alma) und dihib(a), dihik(a) u. a. Jenes schlägt die Brücke zum Aethiopischen, diese zum Aramäischen.

Dass der Vokal der Präfixe des Imperfects der Grundform nicht allgemein a war, ist bekannt. Einige Formen sollen allgemein mit i gesprochen sein; gewisse Stämme

I) Nebenbei gesagt ist die bei WRIGHT<sup>3</sup> § 117\* genannte, auffällige Erscheinung, die fåt ala für iftå ala voraussetzt, nicht auf Verben mit mittlerem Dental beschränkt, vgl. Kor. 13, 12 für für (Beid. I 477, 17). Fat al(a) liegt auch zu Grunde in omanischen Infinitiven wie hetmål, Ertragen', hetfål, böser Blick' (REINHARDT S. 175).

sollen nur *i* gesprochen haben. Aber ich glaube nicht einmal, dass das *a* als allgemeiner Präfixvokal älter ist als *i*. Für das Alter des *i* spricht das vereinte Zeugnis des Hebräischen, Aramäischen und Neuarabischen. Das Aufkommen oder besser die Verbreitung des *a* dürfte dem Umstande zu danken sein, dass das *u* von der Form II auf IV übertragen wurde oder umgekehrt: weil bei der Grundform *i* durch *a* verdrängt wurde, musste die Form IV durch einen andern Vokal kenntlich gemacht werden. Merkwürdig ist, dass das Neuarabische auch in diesem Punkte dem Hebräischen und Aramäischen am nächsten steht.

Alle diese Erscheinungen sagen allerdings an und für sich über das إعراب wenig aus. Wenn man sie aber zu einem einheitlichen Bilde gruppirt und dies einerseits mit den übrigen semitischen Sprachen, andererseits mit der arabischen Volkssprache vergleicht, so drängt sich unwillkürlich die Vermutung auf, dass die von diesem Gesammtbilde so stark abweichende Gestalt der arabischen Schriftsprache kein einfaches Erzeugnis der natürlichen Entwickelung ist, sondern dass 'zum Teil berechnende Auswahl und Künstlichkeit den Charakter dieser Sprache bestimmt haben',¹) und nicht minder, dass die Schriftsprache in dieser Gestalt kaum je Sprache des gewöhnlichen Lebens gewesen ist, sondern lediglich den Zwecken

des ,Vortrags' (القرآن) und der Dichtung gedient hat und sich den Forderungen dieses Zwecks hat fügen müssen.

Damit sind wir bei dem Bekenntnisse Wetzstein's wieder angelangt. Ich möchte das meine formuliren wie folgt. Dass die Umgangssprache von Mekka zu Muḥammad's Zeit das إعراب gesprochen habe, ist bestimmt abzulehnen. Dass das إعراب in der bei den Philologen sich findenden Allgemeinheit und Systematik je Gemeingut aller

<sup>1)</sup> Diese Zeitschr. IX 217.

Araber oder auch nur der Beduinen gewesen ist, kann nur vermutet werden, hat aber wenig Wahrscheinlichkeit für sich. Eher möchte ich glauben, dass die vorhandenen Elemente des von den Philologen geschickt koordinirt worden sind, wobei es an harmonisirender, ergänzender und verallgemeinernder Tätigkeit nicht gefehlt haben kann.

Das oben in den Umrissen entworfene Bild einer altarabischen Umgangssprache könnte besonders aus den ältesten christlichen Texten erheblich weiter ausgeführt werden. Da aber diese Texte kaum über das neunte Jahrhundert n. Chr. hinausgehen und ihre Schreiber ausserhalb der islamischen Bildung standen, so sind sie trotz des Gewichtes ihrer Aussagen für den hier verfolgten Zweck weniger beweiskräftig. Dass sie aber vereint mit den Papyri zu Gunsten meiner Auffassung ein ernstes Zeugniss ablegen, kann nicht geleugnet werden.

Die nächsten Folgerungen, welche aus dieser Anschauung fliessen, liegen auf der Hand; ihre Tragweite ist noch unübersehbar. Die knechtische Abhängigkeit der hebräischen Grammatik von der arabischen Schriftsprache, deren Sachwalter J. Olshausen und B. Stade sind, kann dabei nicht bestehn.<sup>1</sup>)

Eine hübsche Parallele aus neuerer Zeit zu dem S. 5 Anm. 2 angeführten Vers bieten die von Madibbo Bey, dem شيخ الرزقات, zu R. Slatin gesprochenen Worte: el umro dauwil bischuf ketir d. h. elli 'omru ṭawîl bîsûf ketîr, wer lange lebt, sieht viel'.2)

I) Wir betrachten wohl mit Recht die arabischen Pluralendungen als Dehnungen alter Singularendungen:  $un-\hat{u}n(a)$ ,  $in-\hat{t}n(a)$ ,  $at-\hat{a}t(un)$  u. s. w. Wenden wir dies auß Hebräische an, so müssen wir schliessen, dass es eine alte Singularendung -im gegeben hat, die nach Analogie anderer Endungen als  $\hat{i}$  in den bekannten Resten (die jetzt als Genetive gelten) erhalten ist.

R. Slatin Pascha, Feuer und Schwert im Sudan, 5. Aufl., 1896,
 S. 251.

Zu den S. 15 Anm. 2 genannten Vulgärformen gehört auch siffä "Lippe" = شفة. Wenn عُلَة "Periode" nicht jüdischen Ursprungs ist, möchte ich es auch als aus عُلَة (على عِلَة) entstanden ansehn.

S. 21 Anm. 6. Das Verhältniss der Themata المرافع fasse ich anders als N. Ausgehend von hebr. المرافع المرافعة ich مستلم als "Mann aus dem Volke", "gemein". Die gerade beim Thema المرافعة stark hervortretende Neigung zur Aufgabe des Hamza (vgl. الستلم) lässt mich vermuten, dass gerade المستلم erst aus المستلم entwickelt ist. Eine andere Seite des Begriffs "Volk, Sippe" ist ausgeprägt in مرافعة "Zusammenfassen" entwickelt sein. Der Schwund des Hamza hat Parallelen in الكنى "mitteilen", was von فرافاد ووستان بالمادية والمستلم بالمادية والمادية والمستلم بالمادية والمستلم بالمادية والمستلم بالمادية والمادية والمستلم بالمادية والمستلم بالمستلم بالمادية والمستلم بالمادية والمادية والمستلم بالمادية والمستلم بالمادية والمستلم بالمادية والمستلم بالمادية والمستلم بالمادية والمادية وال

S. 23 ,Dialectisch wurde ija zu â; dies soll speciell Țâitisch sein . . . . z. B. לוסגא für יוסגא '. Da aber לוסג' fast genau mit hebr. נוצה 'Schwungfeder' zusammenfällt, ') so würde ich lieber sagen, dass die ältere, mit dem Hebräischen übereinstimmende Bildung der Feminina von Stämmen j³ hier im Arabischen mundartlich erhalten ist. Diese Annahme ist um so weniger bedenklich, als auch eine andere, sehr alte Bildungsweise, ich meine die היים u. s. w., die mit Verben j³ zusammengehören, im Arabischen erhalten ist: ich glaube nämlich, dass wir in 'Onterhalt', نعت 'Schilderung', عوت 'Abgrund', توت ',Unterhalt', نعت 'Schilderung', عوت 'Abgrund', توت

,Zeit', vielleicht auch حوت ,Fisch (Windung? Aal?)' er-

ו) Für den Bedeutungswandel verweise ich auf hebr. אָבֶר, "Feder" = "Haar", pilus.

starrtes Feminin- ا haben und dass diese Nomina, die ihrerseits neue Verben erzeugt haben, entwickelungsgeschichtlich zu den Stämmen حوى ,وقى ,هوى .نعى ,قوى gehören.

S. 28. أصرخ ,einem Hülferufe Folge leisten' ist bereits koranisch.

S. 28 § 23. Die Beschränkung der Haf al-Formen auf hohle Wurzeln mit r als 1. oder 3. Radikal darf nicht als wesentlich angesehn werden, da wir Nominalformen wie عبلع ,ängstlich , هجرع haben.

S. 44. Mit dem Vers Hudh. 106, 16 (والنفس منه بشدة عنه) vgl. Job 13, 14 אייא בשרי בשני א.

S. 61 Mitte. مَرِشَّة genauer: ,blutspritzend'.

S. 62 oben. Der Umlaut im Vokal der Partikel  $l\hat{a}$ ,  $l\hat{a}$  hat ein Analogon in  $85 = 10^{10}$  laul $\hat{a}$ .

S. 86 oben = Bekri 467, 4: الحاجن sind genauer die Haken- oder Gabelstöcke, noch jetzt allgemein gebraucht. Ich hörte das Wort bei den ägyptischen Beduinen, Guarmani, Euting und Doughty bezeugen es für Innerarabien, Reinhardt für Omân. Demgegenüber scheint mis- 'ab, maš 'ab genauer den Krummstab zu bezeichnen. Ich hörte mis in Sinai, R. Burton und Doughty in Innerarabien. Was Burton über den beduinischen Krummstab in der ägyptischen Mythologie sagt, verdient Beachtung.')

Wit dem وقع المحاجن بالمهريّة vgl. Mutalammis (in meiner druckfertigen Ausgabe VI 5) اذا وقع المُمَرُّ بدفتُها ,wenn der feste Strick auf ihre Seite niederfällt'.

S. 87 oben = Zuheir 29. In جم scheint mir mehr das leise Sprechen, Flüstern, zu liegen, wie assyr. ragâmu auch "dumpfes, unklares Getöse" bezeichnet.

<sup>1)</sup> Midian revisited I 92.

S. 88 Mitte. Mit خبط nicht zunächst mit خبط sollte man hebr. חוט vergleichen.

S. 92 Mitte. أُمنعا ,wahrhaft' beruht wohl auf Versehen. عفيف ist hier Synonym von منوع.

S. 100 Mitte: بعزتك الذّي. Ohne die logische Deutung Nöldeke's anzufechten, möchte ich doch glauben, dass für das arabische Sprachgefühl الذّي hier an ك anknüpft.

S. 100 § 79. (mit ,Familie' zu übersetzen, dürfte nicht zu empfehlen sein, da (mit ) keine weiblichen Wesen einbegreift. Ich kombinire (mit ) mit aram. (mit) und fasse es als Mannen, eigentlich ,Läufer', die die Aufträge ihres Herrn vermitteln. Es deckt sich zum Teil mit (mit), der Umgebung eines Grossen. So erkläre ich auch das von Fleischer und Wetzstein überaus künstlich gedeutete (mit) des arabischen Hiob (7, 6 ed. Baudissin). Das δρομέως der LXX übertrug der hexaplarische Syrer mit (mit); dies

NÖLDEKE'S reiches Werk ist dem Aegyptologen Leo Reinisch gewidmet.

Jena.

K. Vollers.

Zur Schreibung des Wortes vgl. LCBl 1897, 26. Ueber den Verlust des Hamza ist beim arabischen Hiob kein Wort zu verlieren.

### Bibliographie.

- Cuneiform texts from Babylonian tablets, &c., in the British Museum. Part I. Kritik darüber: Nature, Vol. 55, No. 1420, p. 243-44.
- Baudissin, W. Ausführliche Kritik über Tiele's »Geschichte der Religion im Altertum bis auf Alexander den Grossen«, I. Bd., 2. Hälfte: Theol. Ltrztg. 1897, No. 11, Sp. 289-95.
- Brown, R. jun. On the origin of the ancient northern Constellation-figures: Journ. of the Royal As. Soc. 1897, April, p. 205-26.
- Delitzsch, Frdr. Die Entstehung des ältesten Schriftsystems. Kritik darüber: The Athenaeum 1897, No. 3638, p. 104—5.
- Dumon, M. Notice sur la profession de médecin d'après les textes assyro-babyloniens: Journ. asiat., 9<sup>me</sup> série, t. IX, p. 318—26.
- Feuchtwang, D. Assyriologische Studien. I. אַייַאָּ in der hl. Schrift: Monatsschr. f. Gesch. u. Wiss. d. Jt., Bd. XLI, S. 193—203.
- Halévy, J. Le profit historique des tablettes d'El-Amarna: Revue sémitique 1897, p. 255-62.
- Bibliographie: ibidem, p. 285—88.
- Les plus anciens caractères du syllabaire babylonien, tels qu'ils resultent des inscriptions du quatrième millénaire: Journ. asiat., 9<sup>me</sup> série, t. IX, p. 153—5.
- Haynes, J. H. Latest excavations in Nippur. Philadelphia (Wattles) 1897.
- Gli Hethei-Pelasgi d'oriente. Conclusioni storico-critiche: Civiltà cattol., serie XVI, vol. X, quad. 1126, p. 398-413. Gli Hethei-Pelasgi in Italia: ibidem, quad. 1128, p. 655-70; vol. XI, quad. 1131, p. 277-91.
- Heuzey, L. Sceaux inédits des rois d'Agadé: Revue d'Assyriologie et d'Archéol, orientale IV, 1 (1897), p. 1—12.
- Textes chaldéens très antiques. Améliorations et nouvelles lectures: ibid., p. 34—6.
- Hommel, Fr. Assyriological notes: Proceed. Soc. Bibl. Arch., 1897, p. 78—90.

- Jastrow, M. jr. The text-book literature of the Babylonians: the Biblical World, April, 1897, p. 248—68.
- Jensen, P. Ausführliche Kritik über Delitzsch's »Die Entstehung des ältesten Schriftsystems«: Deutsche Litt.-Ztg. 1897, No. 30, Sp. 1166—78.
- Hittiter und Armenier: Vossische Zeitung 1897, Nos. 368, 380, Sonntagsbeilagen Nos. 32 und 33.
- Johnston, Chr. Kritik über Delitzsch's »Assyrisches Handwörterbuch«: Amer. Journ. of Phil., vol. XVII, 4, p. 485—91.
- Justi, F. Die altpersischen Monate: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LI, S. 233—51.
- Karppe, M. Mélanges assyriologiques et bibliques: Journ. asiat., 9<sup>me</sup> série, t. IX, p. 86—146.
- Kent, Ch. F. The origin and signification of the Gunû-signs: Am. J. Sem. lang., Vol. XIII, p. 299—308.
- King, L. W. Babylonian Magic and Sorcery. Kritik darüber: The Athenaeum 1896, No. 3594, p. 349.
- König, E. Das /-Jaqtul im Semitischen: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LI, S. 330-37.
- Lehmann, C. F. Kritik über Delitzsch's »Assyrisches Handwörterbuch«: Berl. Philol. Wochenschr. 1897, No. 16, Sp. 501—4.
- Levias, C. A curious mistake: Am. J. Sem. lang, Vol. XIII, p. 309.
- Meissner, B. Pallacottas: Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft, 1896, 4, S. 1-13.
- Müller, W. M. Ein neuer Hetiterkönig?: ebend., S. 16-17.
- Muss-Arnolt, W. Assyrisch-englisch-deutsches Handwörterbuch. 6. Lief. Berlin (Reuther und Reichard) 1897. 64 Ss. in gr.-80.
- Niebuhr, C. Das Land Jarimuta: Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft, 1896, 4, S. 32—36.
- Oppert, J. Die Schaltmonate bei den Babyloniern und die ägyptischchaldäische Aera des Nabonassar: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LI, S. 138-65.
- Quelques mots sur le cadastre chaldéen: Revue d'Assyriologie et d'Archéol, orientale IV, I (1897), p. 28—34.
- Le boisseau septimal, ou métrétès chaldéen: Extrait des Comptes rendus de l'Acad. des Inscrr. et Belles-lettres, 1897. 11 pp. in 80.
- Peters, J. P. Nippur, or explorations and adventures on the Euphrates. Vol. I. New-York (Putnam) 1897. 80.
- Philippi, Fr. Nochmals die Aussprache der semitischen Konsonanten und 1: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LI, S. 66—104.
- Pinches, Th. G. Assyriological gleanings: Proceed. Soc. Bibl. Arch., 1896, p. 250—58 (and 4 plates).
- Two archaic and three later Babylonian tablets: ibidem, 1897, p. 132—43 (and 2 plates).

- Pinches, Th. G. Anzeige von Boissier's »Documents assyriens relatifs aux présages«, 2e livr. und Delitzsch's »Die Entstehung des ältesten Schriftsystems«: Journ. of the Royal As. Soc. 1897, April, p. 413—17. Vgl. auch M. G. ibid., p. 385—6.
- Prášek, J. V. Forschungen zur Geschichte des Alterthums. I. Kambyses u. die Überlieferung des Alterthums. Leipzig (Pfeiffer) 1897. IV, 84 Ss. in gr.-80.
- Prince, J. D. Kritik über Delitzsch und Haupt's »Beiträge zur Assyriologie«, Bd. III, Heft 3: Amer. Journ. of Phil., vol. XVIII, 1, p. 116—18.
- Rost, P. Untersuchungen zur altorientalischen Geschichte: Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft. 1897, 2. Berlin (Peiser) [1897]. IV, 141 Ss. und 8 autogr. Tafeln in gr.-80.
- Sayce, A. H. Assyriological Notes. No. II: Proceed. Soc. Bibl. Arch., 1897, p. 68-76.
- Über den Ursprung des **Sexagesimalsystems**: Himmel und Erde 1897, Augustheft.
- Strassmaier, J. N. Babylonische Texte. Heft XII. Inschriften von Darius, König von Babylon (521—485 v. Chr.) von den Thontafeln des britischen Museums copirt und autographirt. Heft III. No. 452—579 vom 17.—23. Regierungsjahre. Leipzig (Pfeiffer) 1897. 96 Ss. in 80.
- Stucken, Ed. Astralmythen der Hebräer, Babylonier und Aegypter. Religionsgeschichtliche Untersuchungen. II. Teil: Lot. Leipzig (Pfeiffer) 1897. 45 Ss. in gr.-80.
- Thureau-Dangin, Fr. Lougalzagissi, roi d'Ourouk: Revue sémitique 1897, p. 263-74.
- L'inscription de la stèle des vautours: Extrait des Comptes rendus de l'Acad. des Inscrr. et Belles-lettres 1897. 8 pp. in 8º.
- Tomkins, H. G. Khiana or Khâna: Proceed. Soc. Bibl. Arch., 1897, p. 113—14.
- Winckler, H. Das siegel Achlib-sar's: Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft, 1896, 4, S. 18—19.
- Gebal und Gabala in den assyrischen inschriften: ebend., S. 20-21.
- Simyra: ebend., S. 27-29.
- Dunip-Heliopolis: ebend., S. 30-31.
- Altorientalische Forschungen V. Zur babylonisch-assyrischen geschichte.
   Zur phoenicisch-karthagischen geschichte.
   Zur geschichte des alten Arabien.
   VI. Zur babylonischen verfassung.
   Die eroberung von Kirbit und die zeit der ersten unternehmungen Assurbanipals.
   Kimmerier, Asguzäer, Skythen.
   Zum babylonisch-chaldäischen feudalwesen.
   Necho und Nebukadnezar in Ribla.
   Die medische mauer.
   Pittakos?
   Bruchstücke von Keilschrifttexten.
   Einige altbabylonische inschriften.
   Einzelheiten und nachträge.
   Verzeichnisse.
   Leipzig (Pfeiffer) 1897.
   Ss. 371-573.

#### Berichtigungen.

Bd. XI, S. 421, Z. 2 l.: 🗘 st. 💠

Abgeschlossen am 31. August 1897.



# Studien zu Severus bar Šakkû's "Buch der Dialoge".

Von J. Ruska.
(Schluss.)1)

Es unterliegt keinem Zweifel, dass sich Severus für die Gesamtanlage seines Werkes auch et 2002) auf arabische Vorbilder stützt. Ein verwandtes Werk, das Liber mafätile el-olûm des Abû Abdallah Mohammed al Khowârezmî, liegt seit kurzem gedruckt vor³) und ermöglichte den Nachweis des engen Zusammenhangs zwischen dem mathematischen Teile von Severus' Buch der Dialoge und den entsprechenden Kapiteln bei Khowârezmî. Auch die Schriften der Ihwân eṣ-ṣafâ⁴) bieten zahlreiche Vergleichspunkte. Dass für den ersten Teil des Buchs der Dialoge,⁵) der als eine viergliedrige »Lehre vom Syrischen Stil« auf-

<sup>1)</sup> Vgl. oben, S. 8 ff.

<sup>2)</sup> Der Göttinger Cod. or. 18c schreibt fast ausnahmslos a. 2.2.

<sup>3)</sup> Ed. VAN VLOTEN, Leyden 1895.

<sup>4)</sup> Fr. DIETERICI, Die Abhandlungen der Ichtwan es-safa in Auswahl, Leipzig 1883-86. — Für den Nachweis im Einzelnen vgl. die oben, S. 8, Anm. I erwähnte Dissertation.

<sup>5)</sup> Vgl. die oben mehrfach erwähnten Abhandlungen von MERX, Historia artis grammaticae apud Syros, und von Abbé MARTIN, De la metrique chez les Syriens; über die anderweitigen schriftstellerischen Leistungen des Severus WRIGHT, Enc. Brit. XXII 852 sq. Eine Analyse seines zweiten grossen Werkes

gefasst werden kann, 1) keine arabischen Quellen zu erwarten sind, ergiebt sich aus dem dargestellten Gegenstand; die nachfolgenden Blätter sollen mit einigen Stücken des zweiten Teiles bekannt machen und weitere Quellennachweise aus der syrischen und arabischen Literatur geben.

»Vorbereitung für denjenigen, welcher diese Kunst studiert. Dass die Philosophie, soweit dies möglich, etwas Gottähnliches ist,4) haben nicht nur die alten Weisen er-

<sup>1)</sup> Nämlich 1. Grammatik oder Elementarlehre; 2. Lehre von der freien Rede; 3. Lehre von der gebundenen Rede; 4. Von dem Wortschatz und den Ausdrucksmitteln der syrischen Sprache. Diese Zusammenfassung unter einem einheitlichen Gesichtspunkt entspricht vielleicht mehr den Absichten des Verfassers, als der Vergleich mit dem abendländischen Trivium, das Grammatik, Rhetorik und Dialektik umfasste. Das zweite Buch bildet ebenso eine Einheit; es ist das philosophische Seitenstück zum ersten.

<sup>2)</sup> Muss Ligando heissen von Δαμ2 studuit operam navavit ἐσπού-δασα u. s. w. Thes. Syr. 1346.

<sup>3)</sup> Vgl. LAGARDE, Anal. Syr. p. 134. 28; RYSSEL, Über den textkrit. Wert der syr. Übers. gr. Klassiker p. 7.

<sup>4)</sup> Vgl. Anal. Syr. p. 134. 29: Anal leas, und Crameri Anecd.

klärt, sondern auch alle wahren Philosophen. Und dass sie nicht auf Grund des eigenen Denkens, sondern durch Gott selbst der Erkenntnis aller Wesen (insofern sie Wesen sind) gewürdigt wurden durch die Offenbarung der evangelischen Botschaft und durch ähnliches Wirken des Schöpfers, haben diese sich entsprechend den Heiden erwirkt, indem sie beständig über die freiwillige Abtötung meditierten durch das Schauen des Wahren und das Vollbringen des Guten, und zwar dies nicht allein durch freiwilliges Zurückziehen von den Menschen, sondern auch durch örtliches, indem sie in unwirtlichen Wüsten und an Orten, welche frei von Verwirrungen und weltlichen Zerstreuungen sind, über die wahre Weisheit nachdachten.«

Die Einleitung zum zweiten Dialog ist nicht nur wegen der Erwähnung des Basilius, sondern auch wegen der Ankündigung eines weiteren philosophischen Werkes von Interesse (Cod. Gott. fol. (1):

عم عيسكذ حعالاً الها بعدك و وحدد ععاصنا الدان وعاصنا الدار وعدد الدان والمناهدي والمعالمة والمدارة والمعاملة والمدارة والمعاملة والمدارة والمعاملة والمدارة والمدارة

IV 418 ὅτι ἡ φιλοσοφία ὁμοία ἐστὶ θεῷ κατὰ τὸ δυνατὸν ἀνθρώπω; eine dieser beiden Stellen mag Severus zum Vorbild gedient haben, da ihm auch diese oder eine verwandte griechische Schrift in syrischer Uebersetzung vorgelegen hat; vgl. mein Das Quadrivium p. 45 n. 1.

<sup>1)</sup> φιλοπονία.

<sup>2)</sup> Vgl. Nöldeke, Gr. § 154.

<sup>3)</sup> ποώτη φιλοσοφία.

وازع كبير المعم عدادا المن المن المدر وكرده والمدر والمد

J. Ruska

»Indem wir mit Eifer uns zum Wettstreit in der Philosophie anschicken in dieser Abhandlung, welche in diesem zweiten Teil der Dialoge die zweite, des ganzen Werkes aber sechste und letzte ist, gemäss deinem brüderlichen Bitten und Verlangen, Rabban Basilius, ehrwürdiger Mönch, scheint es mir zu geziemen, dass wir zuerst die Definitionen derselben und ihre Abteilungen und Unterabteilungen auseinandersetzen, und dann über eine Art nach der andern in Kürze und mit möglichst wenig Worten sprechen, so dass also diese allgemeine Abhandlung über die Philosophie sich in fünf Abschnitte gliedert: der erste als Einführung in die Fragen, ob es Philosophie giebt, und was sie ist, und das, was damit zusammenhängt; der zweite über die philosophischen Maximen des Handelns; der dritte über die Naturlehre; der vierte über die Mathematik und ihre Zweige; der fünfte über die Theologie d. h. die oberste Philosophie. Und man wisse, dass unsere Absicht in diesem Buche dahin geht, lediglich die Absichten und Meinungen der Philosophen über ein jegliches von den Dingen auseinanderzusetzen, wie du auch gebeten hast, die Polemik aber und die Gegnerschaft, die unter ihnen sich erhob, in einem andern uns eigenen Buch, wenn der Herr (uns solange) das Leben gewährt, indem wir mit Eifer ihre Ansichten verfolgen.«

Von den Fragen über die Philosophie sind die zweite »Was ist Philosophie?« und die dritte »Warum giebt es sechs Definitionen der Philosophie und nicht mehr oder weniger?« inhaltlich bemerkenswert, besonders aber die achte über die Philosophenschulen, die wir hier vollständig wiedergeben (Cod. Gott. fol. رنخين):

هدالا كطعلم حكم المسجى الاهمس ( عمكده وقعدا. دعي المعمد المديد المديد

<sup>1)</sup> αίζεσις; gewöhnlicher mario Thes. Syr. 395.

<sup>2)</sup> Bei Renan l. l. p. 47 in anderm Sinn: omnes hi philosophi sunt ab extra (i. e. pagani).

<sup>3)</sup> τέλος. Dasselbe Wort G. Hoffmann, De herm. 188b = ἀποτέλεσμα. Dann als Aequivalent für ἐντελέχεια: Ιωνώς σων Ιωνώς Ιωνώς Ιωνώς Ιωνώς Ιωνώς Ιωνώς Ιωνώς (Cod. Gott. fol. Ιων) = ψυχή ἐστιν ἐντελέχεια ἡ πρώτη σώματος φυσικοῦ ὀργανικοῦ Arist. ed. Berol. 412b<sup>5</sup>; in grammatischem Sinne Merx, Hist. art. gramm. 104; im Quadrivium = τελετή, Weihe.

<sup>4)</sup> Fehlt Thes. Syr.

<sup>7)</sup> Thes. Syr. 1743.

معدا، منها بغدكم مهديا بعسفط صفيها بخدمها معدها معدها معدها معدها معدها معدها معدها به معدها به معدها معدها معدها به معده معدها به معدها به معده به معال معهد المعدد عمرها به به المعدد بعدها به المعدد بعدها بعدها

»Achte Frage: Wieviele philosophische Schulen (αίρέσεις) giebt es und wonach werden sie benannt?

Antwort: »Schule« ist eine Vereinigung von Vielen, welche durch einerlei Ansicht über irgend eine Sache sich gleichen. Und was die philosophischen Schulen anbelangt, so hat eine jede von ihnen nach ihrem Begründer eine Bezeichnung erhalten, und zwar entweder von den Mitgliedern der Schule selbst, oder von den ausserhalb der Schule Stehenden. Von den innerhalb der Schule Stehenden entweder nach einer besonderen Lehrmeinung des Gründers, oder nach einer Gewohnheit, oder nach einer Thätigkeit desselben; und zwar nach seiner Lehrmeinung entweder über die Erkenntnis, oder über den Endzweck der Erkenntnis. Die nach der Lehre über die Erkenntnis (benannten) sind diejenigen, welche ἐφεκτικοί d. h. Zurückhaltende genannt werden, deshalb weil sie damit zurückhielten, über die Erkenntnis von etwas bestimmte Aussagen zu machen, indem sie sagten, dass es keinen Menschen gebe, der etwas (bestimmt) erkenne. Nach dem Endzweck

<sup>1)</sup> Thes. Syr. 3261; die ganze Erzählung in Bar Ali's Lexicon.

<sup>2)</sup> Sonst 2, 12 Thes. Syr. 3123.

<sup>3)</sup> Fehlt Thes. Syr.; den Arabern bekannt, vgl. WENRICH p. 291.

der Erkenntnis aber diejenigen, welche ήδονικοί genannt werden, d. h. der Lust Huldigende; sie gehören zur Sippe des Epikuros. Sie wurden aber so genannt, weil sie sagten, dass der Endzweck der Philosophie die Lust sei, die ihrer Erkenntnis anhange. 1) Nach einer Gewohnheit, d. h. nach der Lebensweise des Gründers aber diejenigen, welche κυνικοί d. h. Hündische genannt werden, von der Sippe des Diogenes, welche so genannt wurden, weil sie über die in einer festen Rechtsnorm enthaltenen Kulturgüter spotteten,2) und weil sie die Fremden hassten, die Hausgenossen aber liebten, wie man das bei den Hunden findet.3) Nach einer Thätigkeit aber diejenigen, welche περιπατητικοί d. h. Herumwandelnde (heissen), welche so genannt werden, weil Platon im Gehen zu lehren pflegte, um mit der Seele auch den Leib zu üben; und diese Ordnung beobachtete auch Aristoteles. Und so ist von den innerhalb Stehenden nach dem Gründer der Schule eine jede benannt worden. Von den ausserhalb Stehenden entweder nach dem Namen des Mannes, oder nach dem Namen seines Aufenthalts; nach seinem Namen beispielsweise die Pythagoreer, von Pythagoras; nach dem Namen seines Orts, und zwar entweder seines Geburtsorts oder des Orts seiner Lehrthätigkeit; des Geburtsorts beispielsweise die Cyrenaiker, nach Aristippos dem Cyrenäer, (des Orts) der Lehrthätigkeit beispielsweise die Stoiker, nach der Stoa in Athen. Diese also werden Philosophen genannt.«

Diog. Laert, X, 128: ήδονὴν ἀοχὴν καὶ τέλος λέγομεν εἶναι τοῦ μακαοίως ζῆν.

<sup>2)</sup> Diog. Laert. VI, 11: τὸν σοφὸν οὖ κατὰ τοὺς κειμένους νόμους (Σάκ) πολιτεύσεσθαι, ἀλλὰ κατὰ τὸν ἀρετῆς.

وكان يقال له :35 Vgl. Ja<sup>e</sup>qabî Historiae ed. Houtsma I 135 كان يقال له التي شي∉ سمّيتَ الكلب قال لاني العراد وابصبص للاخيار وآوى الاسواق

Es folgt nun noch eine tabellarische Uebersicht.¹) Das Ganze entspricht dem bei Renan²) mitgeteilten Scholion, nur dass dort die ἐφεκτικοί fehlen und die Siebenzahl durch Anführung der Academici erreicht wird.³) Es müsste von Interesse sein, den entsprechenden Passus de origine et auctoribus philosophiae in des Barhebraeus Hauptwerk zu vergleichen.

Der zweite Abschnitt über die Ethik giebt unter anderm eine Darstellung der Controversen zwischen Platon und Aristoteles; der Göttinger Codex enthält hier ziemlich viele arabische Glossen.

Der dritte Abschnitt über die Naturphilosophie (120alis 2022ino Asso) Las gehört seinem Inhalt nach zu den bemerkenswertesten und reichhaltigsten Dialogen. Severus erörtert in den ersten neun Fragen die Grundbegriffe der Naturphilosophie, bespricht dann die Bewegung des Himmels (10. 11.), die einfachen und zusammengesetzten Elemente (12.), die Erscheinungen im Luftkreis (13.-18.), um endlich von der Betrachtung der chemischen Naturkräfte ausgehend zu den Lebenserscheinungen der Pflanzen und Tiere aufzusteigen und mit der menschlichen Seele und ihren Vermögen abzuschliessen (19.-27.). Wir besitzen eine zweite, ältere<sup>4</sup>) Darstellung des Kosmos im vierten Teil seines مدعا بصعقد, welche die biblische Schöpfungsgeschichte zum Ausgangspunkt nimmt und in manchen Stücken reichhaltiger, in andern dagegen um so kürzer angelegt ist; sie müsste bei einer Heraus-

I) Die Tabelle hat analopi), analopio, analopione.

<sup>2)</sup> RENAN, De philos. perip. p. 47.

<sup>3)</sup> Falls nicht unter den ἐφεκτικοί selbst die Akademie gemeint ist, nach Gellius, Noctes Att. l. XI, 5: Vetus autem quaestio et a multis scriptoribus Graecis tractata, an quid, et quantum inter Pyrrhonios et Academicos philosophos intersit. Utrique enim σκεπτικοί, ἐφεκτικοί, ἀπορητικοί dicuntur.

<sup>4)</sup> Dies erhellt aus dem weiter unten erwähnten Hinweis; vielleicht erklären sich dadurch auch die Auslassungen von wichtigen, aber dort schon behandelten Dingen.

gabe des eben besprochenen Dialogs zum Vergleich herangezogen werden.1) Der Hauptunterschied zwischen beiden Kosmologien liegt jedenfalls darin, dass jene die über die Erschaffung und Bestimmung der Welt und des Menschen durch Gott geoffenbarten Wahrheiten mitteilen will, wobei die astronomischen, geographischen und meteorologischen Kapitel zwischeneingeflochten werden, während wir es hier mit einer kurzgefassten Wiedergabe der Hauptgedanken der aristotelischen Naturphilosophie zu thun haben. Man erkennt indessen deutlich das Bestreben des Severus, alles fernzuhalten oder abzuschwächen, was dem christlichen Leser anstössig erscheinen könnte. So beantwortet er die Frage: »Welches ist die Art der Bewegung dieses Körpers der Himmelskugel, der sich im Kreise herumdreht?« erst gemäss der Ansicht des Aristoteles (عبر عندان والمراجعة fügt aber am Schluss hinzu: مرا المرابع بالمرابع المرابع المرا ومداده والما والمادر ومدادر المدار ممده ومنوادا وولمرا. سلے ہمن کافتعدا وسکمی ویک مرکب صابعہ کے کمیشور وکموورک کے معمل مل کسور لیما ہے بکے معوددا منابدا بک مکسی، »Dies ist in Kürze die Ansicht der Philosophen über den Grund der cyklischen Bewegung des Himmelsgewölbes und der (beiden) Leuchten. Was uns anbelangt, so ist ihre Meinung über diese Dinge für uns wertlos; wir haben sie in diesem Buche bloss aufzuweisen und darzulegen. Unser Gesichtspunkt aber und wahres Bekenntnis in Betreff dieser Dinge ist aus andern Schriften bekannt.« An andrer Stelle beseitigt er das Attribut Law, welches er in seiner Quelle bei dem Wort | vorfand,2) oder setzt, wie wir gesehen haben, sein 

I) Severus beginnt mit der Schöpfung der Engel, den Ordnungen und Namen der Engel, dem Fall des Teufels u. s. w. Unter den μετέωρα wird auch vom Manna gehandelt. Vgl. noch die theologische Färbung des Eingangs zum Quadrivium.

<sup>2)</sup> LAGARDE, Anal. Syr. 137. 1.

S عدل مدمل وحدم مطعا وداعدا المدعدا عدل محمل بعدة معما مدعا: التعميز L 136. 12 سدراندا داهدمالدا عليه وكلارس اختداد كال S المدهم بعدد العدا بأعنيذ. اعتمدالد[.] كي Τ. S بدرد المقرا بال مدادر حدد بدوب لدقوا بالم محدد حدد Τ. Die weiteren Varianten (bezw. Schreibfehler) des Cod. Gott. sind: L 136. 15 سمانمرد، S سمانمرد، L 17 حرف S حاتما. L 19 المساء S المساء ال 19 الماس عن عام S الماس م. L 20 ممارك S مكرك SL 21 رعن S من L 21 [ك ] S fehlt. L 23 محمكا S وكاراً. L 24 mas S masas. L 27 jansas S jasass. Das 

للمنا المنا المن

Ebenso sind für Frage 12 und 13 Teile dieser Uebersetzung des Sergius benützt. 1) Im Uebrigen aber müssen

<sup>1)</sup> Frage 12: Welches ist der Grund der einfachen und der zusammen-

dem Severus noch andere syrische Quellen zugänglich gewesen sein, die für uns verloren sind. Die nachfolgende Stelle, ') welche wir wegen ihres mathematischen Inhaltes herausgreifen, liefert wohl den Beweis dafür, wenigstens durch die Fremdworte (Cod. Gott. fol. 1:5):

عندا به اساسه، به عنا بعم ابها عملها للهم الم بالدة. هما حدودا بعد بسافة. هما حدودا المها: نسعة عمادكا. أه أمر خبالا بعم عندلهم عدودا المها: نسعة عاددكا أه أمر خبالا بعم عندلهما بالهما، نسعة عندله والمها معسكها بالهما، بالهماء عنها ألهما معسكها بالهما، بالمعامن إدعا عنها بالهما بهما عن عنها بهم عن المعامن المعامن بالمعامن المعامن ا

3)

بدقه در المعتب بدقه المربع بالمعتبر عدد الم

اب الاسلام المن المرة المعنى: عناملا مدراً. اعزلا المعناها معناها معناها معناها معناها معناها معناها على عدما معناها مناها من

gesetzten Elemente? vgl. Anal. Syr. 139. 1; zu Frage 13 vgl. Anal. Syr. 141, 13-22.

I) Aus der Antwort auf die sechste Frage: was ist die Bewegung? Die sechs Arten der Bewegung sind  $\mathbf{L}$   $\mathbf{c}$   $\mathbf{n}$   $\mathbf{n}$ 

<sup>2)</sup> Cod. 120115.

<sup>3)</sup> Die Quadrate sind schwarz, Gnomon und Stab rot ausgeführt, beides sehr nachlässig.

» Vermehrung findet dadurch statt, dass etwas, während die natürliche Form, wie sie ist, bewahrt bleibt, Vermehrung nach Höhe und Tiefe und Breite erfährt, entweder wie Wachs, welches zu Wachs gegossen wird, oder wie das Kind, welches, unter Bewahrung der menschlichen Form und Gestalt an ihm, Vermehrung, aber keine Verwandlung der Form erleidet. Ein Tetragon, an welches ein Gnomon [d. h. ein Stab] angesetzt wird, ist zwar grösser, aber umgewandelt ist durchaus nichts.1) [Ein jeglicher Gnomon ist ein Lineal, welches nach Art einer hohlen Hand an das Tetragon angelegt wird; sein Name ist von einer Art der griechischen Buchstaben genommen.<sup>2</sup>) Der Stab ist ein Lineal, welches gerade an das Tetragon angelegt wird. Und durch beide wird es zwar grösser, dagegen bezüglich seiner Figur nicht verwandelt].3) Ferner besitzt das Tetragon vier Winkel, und indem der Gnomon [d. h. Stab] um4) dasselbe gelegt wird, wird es an Quantität und Qualität grösser, ohne umgewandelt zu werden. Quan-

<sup>1)</sup> Arist. Kateg. XIV ed. Berol. 15a 30: ἀλλ' ἔστι τινὰ αὐξανόμενα, ἃ οὐκ ἀλλοιοῦται, οἶον τὸ τετράγωνον, γκώμονος περιτεθέντος, ηὔξηται μέν, ἀλλοιότερον δὲ οὐδὲν γεγένηται. Vgl. über Gnomon C. PRANTL, Aristot. Physik griech, und deutsch p. 489 n. 12, und CANTOR, Gesch. d. Math. I² p. 150—153.

<sup>2)</sup> Iambl. in Nicomach. ed. PISTELLI p. 40. 10: καὶ ἐφ' ἑκάστον δὲ τετραγώνον ἐφ' ἑκάτερα γαμμοειδῶς κτλ.; Scholia cod. Flor. p. 130 zu Iambl.: γαμμοειδῶς κατὰ γεωμετρικὴν ἀναλογίαν. Glosse in BB: المواعدة وايضا زيادة وايضا زيادة وايضا زيادة وايضا خيم [Codd. جيم [جميع على شكل قد يويد شياء Thes. Syr. 750.

<sup>3)</sup> Es scheint, dass Severus (oder sein Gewährsmann) das unbekannte  $\gamma r \dot{\omega} \mu \omega r$  durch das syrische lala wiederzugeben suchte. Die hier eingeklammerte Stelle, vermutlich einem Glossar entnommen, soll dann die beiden wenig geläufigen Begriffe erläutern; man erkennt aber — auch die beiden kleinen Figuren zeigen es —, dass beides ganz verschiedene Dinge sind, und dass das Folgende nur für einen Gnomon, nicht aber für eine lala im Sinne der Definition Geltung hat.

<sup>4)</sup> andere Uebersetzung zu.

titativ nämlich wird es grösser, da es klein gewesen war und nun gross ist; qualitativ aber, da es vierwinkelig gewesen war und jetzt neunwinkelig ist.¹) Dies gemäss den Geometern. Nach den Arithmetikern aber ist der Gnomon eine ungerade Zahl wie fünf und neun.²) Indem die ungerade Zahl fünf, welche man Gnomon nennt, zur Zahl vier, welche ein Tetragon ist, und die Zahl neun zu acht (lies: sechszehn) hinzugefügt wird, wird die ungerade Zahl zwar vergrössert, nicht aber umgewandelt . . .«³)

Besonderes Interesse beansprucht noch bei der Seltenheit verwandter Texte Frage 19, eine Abhandlung über chemische Gegenstände, vor allem über die Entstehung der sieben Metalle aus Schwefel und Quecksilber (Cod. Gott. fol. ). Die Stelle stimmt vollständig mit Qazwînî, während die von Berthelot<sup>4</sup>) veröffentlichten syrischen und arabischen Texte keine Verwandtschaft zu dem hier vorliegenden aufweisen.

مدالا عمددسيرا مح مندا الله وما دارم بعدد ادعا ووا مدسرها بعدنده

I) Man erhält die neun Winkel durch Addition der an der Gnomonfläche vorhandenen fünf rechten Winkel zu den vier Winkeln des Quadrats; der einspringende Winkel des Gnomons zählt nicht.

<sup>2)</sup> Vgl. Cantor, Gesch. d. Math. I<sup>2</sup> p. 152. Nesselmann, Die Algebra der Griechen p. 203 n. 44.

<sup>3)</sup> Ist sinnlos. Gemeint ist, dass aus Quadratzahlen durch Hinzufügung der Gnomonenreihe 3, 5, 7, 9 . . . . wieder Quadrate entstehen: 1+3=4, 4+5=9, 9+7=16 u.s.w. Es müsste also heissen: wird das Tetragon zwar durch die ungerade Zahl vergrössert, nicht aber umgewandelt.

<sup>4)</sup> BERTHELOT, La Chimie au Moyenâge. Paris 1893. T. II. III.

المسهور مقدل يومعدا معددا. بهجا الأز الما وساعدا. ولسما وعزالاً. والعا وإغزا (وعزالًا) و والعاراً. والكم ولا سَاهِم قدُّما عدُّونكُسا: اه حل علمة الدرر اعداد إمديد اه عل علمه مقمل اعرال بعقدران والحب بعلا عكم عقم الدي. أن علماني صرباعددا والدروي بحقظ مكستما امردا ومحدوسه و مدمور و مدمارو و ف عنمية نب صولهم عدار والمدور بحقط عنميتها المر السلمور ( ووويرالا د المعتمل بي مقدل مدركرت من سدكردا برادي وعدردا: ومدعد وسي معصوبه مملل معملا معملا معددا مديه المعالم مديد عدم ساخله والرب عبودا سوكما: بعدم بنما إعددا نعمدا والمندورية. مدابكم بمحاه الهب بمره مدين عملا: لمدارا وبدودا عهدنكإ. للأبط فزالا والماد والرب بدوا إلى معمل مدردا به حيمة حردا: ديموا حجميدا بندلا طحمردا. طالم دسمان والرب لا عديد معزيدا خصر رسي بعامه، اعزا عديكره الرب المرب وعصورها: عرصه حبي حريا دموه. ال دموا المرب معفرهما انخدما: محصوبها عمما صعمة صربا مصيها، صديحم عرالاه مل خصر مرزا صعمد اسلمدا: تما صبي نصصرا. صديح العاد ما

<sup>1)</sup> Fehlt Thes. Syr. Die Ergänzung المائية والمائية والمائية والمائية المائية والمائية المائية والمائية والمائي

<sup>2)</sup> R. DUVAL in *Journ. as.* 1893<sup>2</sup> p. 332, 318. BERTHELOT l. l. T. II p. 200 u. a.

<sup>3)</sup> R. DUVAL 1.1, p. 322. LAGARDE, Arm. Stud. No. 133, Ges. Abh. p. 9. BERTHELOT passim.

<sup>4)</sup> BERTHELOT passim.

عظ بنے بعدمورہ سلامات کمزنا بدکمے: عدابہ عمر العمال، الدلمے بعدمات مادعلادل بعمدالگا بعدکدسددا،

»Neunzehnte Frage: Woraus entstehen diejenigen Dinge, von welchen im Innern der Erde die Mannigfaltigkeit ihres Bestandes entsteht?

Antwort: Indem sich die Dünste und Rauchteile im Innern der Erde auf quantitativ und qualitativ verschiedene Arten mischen, entstehen aus ihrer Mischung mannigfaltige Kompositionen, und aus ihnen erzeugen sich die metallischen Körper, und diese besitzen entweder starke oder schwache Zusammensetzung. Und diejenigen, welche starke Zusammensetzung besitzen, lassen sich entweder hämmern und breitschlagen, oder lassen sich nicht hämmern und breitschlagen. Diejenigen aber, welche sich hämmern und breitschlagen lassen, sind die sieben natürlichen Körper, ich meine Gold, Silber, Kupfer, Eisen, Zinn, Blei und chinesisches Metall. Und diejenigen, welche keine Dehnung durch Hämmern gestatten, sind entweder ganz und gar nichtfest, wie beispielsweise das Quecksilber, oder ganz und gar hart, wie z. B. die Edelsteine. Und diejenigen, welche durchaus hart sind, lösen sich entweder in einer Flüssigkeit auf - dies sind die salzigen Körper wie z. B. Eisenvitriol und Salmiak, oder lösen sich in einer Flüssigkeit nicht auf und sind ölige Körper wie Arsenik und Schwefel. Die sieben Körper aber werden erzeugt durch die Mischung von Quecksilber und Schwefel, und falls das Quecksilber mit dem Schwefel eine vollkommene Destillation erleidet und der Schwefel weiss ist, wird aus ihnen das Silber erzeugt; wenn es aber roter ist, welcher färbende, weiche und nicht-brennende Kraft besitzt, entsteht das Gold; wenn aber vor Vollendung der Destillation heftige Kälte hinzutritt, entsteht das chinesische Metall; wenn ferner das Quecksilber rein, der Schwefel aber von schlechter Art ist, und im Schwefel Brennkraft vorhanden ist, so entsteht das Kupfer; wenn

ferner der Schwefel mit dem Quecksilber nicht gut gemischt ist, entsteht das Blei; wenn aber beide, Quecksilber und Schwefel, von schlechter Beschaffenheit sind, wenn das Quecksilber dünn und erdig, und der Schwefel von schlechter Art und leichtbrennbar ist, so entsteht das Eisen; und wenn zur Schlechtigkeit der Qualität noch schwache Verbindung tritt, entsteht das Zinn. Das aber, was untrüglich die Wahrheit des Gesagten erweist, ist auf Grund des Experiments denen bekannt, welche mit der Kunst der Chimalia 1) der Philosophen vertraut sind.

Bei Qazwînî liest man (ed. WÜSTENFELD I p. 203 unt.):

في المعدنيات وهي اجسام متولّدة من الابخرة والادخنة الحجيسة في الارض اذا اختلطت على ضروب من الاختلاطات مختلفة في الكم والكيف وهي اما قوية التركيب واما ضعيفة التركيب وقوية التركيب اما ان تكون منطرقة او لا تكون والمتطرقة هي الاجساد السبعة اعنى الذهب والفضّة والنحاس والرصاص والحديد والاسرب والحارصيني والتي لا تكون متطرقة فقد تكون في غاية اللين كالزيبق وقد تكون في غاية الصلابة كالياقوت والتي تكون في غاية الصلابة والنوشاد وهي الاجسام والتي تكون في غاية الصلابة ولا تنحل بالرطوبات وهي الاجسام الملحية كالزاج والنوشادر وقد لا تنحل بها وهي الاجسام الدهنية كالزرنيج والكبريت.

Daran schliesst sich p. 204 unten:

الاجساد السبعة زعموا ان تولُّدها من اختلاط الزيبق والكبريت ان كان الزيبق والكبريت صافيين واختلطا اختلاطًا تامَّا... وكان احمر فيه قوّة صباغة . . . انعقد ذلك على طول الزمان

<sup>1)</sup> Thes. Syr. 1754 Page apud B.B. Zanana Page Allin; auch Jahan u. a.; die hier befolgte Schreibung fehlt.

الذهب الابريز وان كان . . . ابيض تولدت الفضة وان وصل اليه قبل استعمال النضج برد عاقد تولّد الخارصيني وان كان الزيبق صافيًا والكبريت رديًّا وفيه قوّة محرقة تولّد المحلس وان كان الكبريت غير جيد المخالطة مع الزيبق تولّد الرصاص وان كان الزيبق والكبريت ردئين وكان الزيبق متخلخلًا ارضيًّا والكبريت ردئين وكان الزيبق متخلخلًا ارضيًّا والكبريت رديًّا تولّد الحديد وان كانا مع رداءتهما ضعيفي التركيب تولّد الاسرب . . . . والذي يدلّ على صحّة هذا كلّه تجربة اهل الصناعة.

### La Mort de Mar Marcos, ou Dernière Entrevue de Mar Marcos et de Mar Sérapion.

Par V. Scheil.

Le manuscrit comprend une douzaine de pages (un feuillet paraît manquer), et se trouve à Mossoul entre les mains du clergé syrien. J'en dois la copie à mon frère, le P. Séb. Scheil, O.P.

Ce Mar Marcos est déjà nommé dans Assemani, Bibl. Orient. Tome II, p. 502: Marci abbatis montis Tarmakae Visio de animabus e corpore solutis. Mais ce n'est pas cette vision qui est racontée ici. Nous avons le récit du voyage de Mar Sérapion à la montagne de Tarmaka pour y recevoir le dernier soupir de Mar Marcos. Au point de vue littéraire, ce texte n'est pas insignifiant.

Il y a quelque chose de très poétique dans les adieux de ce vieux moine à sa montagne, à son corps, à ses sens etc.

> «جون دبن جون خون دبنت هومونې مون ښتمنې دون

 מבנה מוא דומניף מוצא. המה אמי למה אכא صنعيني. ممجن سر لسدنه، ممر دخمل دلحدني حده. ممجة لصف محم مفسل بحم بعددتم جل سعم. مصر دلزدد. ماده صفه صفراد ممجده له صن וכב אום היבושב בשבאה ומבוש של אנה מבון انك منا ما مده دامات فرمر من مد مد دفلین بسبته دخنیم دهددنی سالم محمله. ما ممر بنند بعدمه بنند بمالمه مرحه نع بصممره لم سرم له سر حتر تم دخيم لمندحبم مهتبر سا ببلعده متسء معنمه فده مهشهم بهم معنيم مريم مند مام ملم منح مديم مريم مضم لم تعد بعد محمد منسب ممخده له صحب سانه دسلم محمد مصه مجنة لم مر معنة سلم منع مل ملز سا منعم منده من مرسام من مدة نهل علد. منصدل لص علحه مملخة دل هدس. منه مل لاغلما مانحده مدنيهعاها ماغم معه مه مزيريه سد داده شوم له دعمة سطه تسبعه ممخنه له ישטיר עושו דישו בישונים בשיוף אישי אישים שישיר הבבא מבבו מן מוצא. המה לאבוא אמי ל להוא הלומשא כבא מבא אוכבין נחבין. האילהם, כמבלא ما مانعم مندم من ودويته منم بحد الم حر با بغد نسو لعمم محدد الم بحدمه بمعدد ביובא מטיץ בנייקל וף מלי מבדי בינים עשרי כנבצא כלה מוכוא שמא. מאולאף וחלוא שמם.

مدة سام عدجه هدم عوام أ دله معفهم بين مهدته عليا مكرجاله دوير لكالصه. مندنه وحدونه هن ماده مادحيم. ملم سيملم سانله جمه ماده دوسه من مدا مه سام فرد وربع مراح مربع الم سوم من من مربع المربع כמו. מכן כאו אוכבין ישמי צבים מבא האא מחף عدم مصمنه حبوليد. مديمه المعملة، ونالم صمنه جم حعبسه والم مرحاله لعيد. معد بحد منه مناسع مقد بنام سامه مه مخبع مهد مدعند ک حسلحه به بهد منسل. عمل معده بعر العد معدده لم در تحمه منه لي. ممم حسله درية. مدد مخل with lux remois this exists. experi lab, exist لز. محمد حمنه صنه. منه دخم سلم وحن عمد حديبه. مدد مخله حدم عليا. حدد مدخه مه صه ودنكم در والعد مه منه مدهن والمر منه مقر مملر חות. המחול איץ מו המבלחם לא זהול כאחונא. مسمنه له بمونسه وحق بدنه لمل مدينه. مفتحه מעדא סודים כמדכוא יטבאא אבראי טממדא מובם Hoir mi. oislad en ener nefid lism. overa مه لنه شوی حصه مصدیت لمصد شوی لمه به منه مهد به معفودة لدوند العددية فلم شوم. مخدعه المسلم من محدم .ملكم ملتميا من منوباء صدنا جم عديد لمنهم مرفه، شوب ده مدخم عدمه محدم له سانه. محسد بج لنلمه سانه حلعقص، متعلم مدد سمن شوه لمل مديم محدسب

er skin. focup ofeds Leern skidow. מא איני הישי ושי ביים ישים ביים שיטים והבא שים והבא השים והבא lushon . ner ices only onis cruth ichn. noiled Local was are teasing that. our بملكم معنه مادم منخم معدم مدخله ملكمم مغدد مدامة المام المحدة مدامة عدد منحدة مرامة ولا تحريك بدر ولات مهديم محديم شوم للوعم ممخة. مراه عنن دخندب مدم مهدم بمهدل بحجة لموسد بعد ولم مهدالم وهس وشدم علمه لمحب esi, ila sheiert ci pulm icali. معدة م. بمصدر حند ولم معجد مهدم ورحمودم custon excitor. ob mate wisen chi sper rich لمعتقبة لما معتدم الما لمعدم مله والمنافعة رقع خلحه مام معمل عمل بعر عقد خلله مام معلف حمامه معلم بقيد بعدم مدير مديك معدمهم متعلمه دلم معلمه وهلمه معددة حمستوم بهمت بلكة حاه . حرفطعم، ممست المحديد المحديد ملم سمعقر وأسه دلمة عدمهما دویم مدحره بج ستم توسیم. فیخ مهوری بر אמה בבו השודי בינ נשוד, וכן עולא זכב האמיהא مباعمر بسبة ، معدده محتد ممدعه عبد مللهرم بترم جع علائم مسة محمد عبة ملمعت مالبحه بملمها دویم سرم مرد در منم در مدر مردی مومدی הלשבר בשלא. עם שבת אשל במו במום אליא וחעושה.

دند رویر لحن بعدم لدر خلص عملمر لحب دنه لدر بویر دل مدادده م مراتهمین دیر دلتهمین Kazem Erafi Dies nippe Eafer Elip ces 2744 وسلمين لم موسليد دويد. ولم مسوم لدر حم المحدية مريدهم والمرابع والمرتدى صحیم بجر دفردر مهدعی دوم لدز بجر لهزینه ورحدهم. معد خدم احمد مبده منه مدية لر. ممبل دعلده وحديب مس معزوين لله له ملمه مريم وحدلم وترليب مسر معنوين منهد سد له علمه لعدم. חבד שוכה להחש בפתנ כמונחם הובחה, איני עבוא وفعر حل سلله وعير للمهم مدود خدم حديم شبه لر معجة. نبسه وحنه معدم ما مرمة «بالمع ملعد ماغ من من بدر مدلم در مرابع المسامة لصبه صحومه. للهعم مسجع عيتم دغر لم سانله حنتد بع سماسا دغر شمنه دغر لسام بحر عتب مرتهم، مدد خلط لحدة لم مجة لم. صه دة, لمعدم مسحد عنتم بل دهد مدمد مدمد بنام بند عصهم ستر لسحم وحسقم لم محله. لحمم م المحمد مراعه بع مرعز مراورده معنوه موره مراعه بعد مالم مجر بصم. معلبسم معتدم ومجر وتمم بمفلط دغر دهم بع مدته منهدم مدنه مع مربعه الملمب عدم حجة ، حلم دمبده ده معتم. مصمنه منام به المناهد و المناهد المناهد المناهد المناهد سبمهدد کهزور احتم هکتهم برم شادی عددی

لتعدي مد معدى بع ماء معدد من منمل عقعدا حم ما معند محم ما ما معدوم الم ما الم جم ممني. جم مقحب لم جل دنسم مسندم لصنحه. حسرعه حصحت بتند ببغاله همينا صحصه محدة للدولم، محمة محمد مدم محدث حلر حنسحسهم معبد لعرز مهمد مدنه حدم دبية لاقحر بجر معنده، محمده للهم نمسلم حفلام بجر سنه معددنه لر. مخلعم سمن مفلمب مدر سانه ممة مم المحمد محمد العقم المعتمد المعتمد with less was walks and with and exert حديه مدم ممحر سمه. ليه حدم دحنه بعرم مرسم منعد بد ما مخنه سلم عجد عدم سمده حدد با نبحد مصه دعنه لمنهده همه محدد دغ به به به مدينه مدينه مرية مانه مدينه د بعدالمصفحهم حطاته شمنط محد حدم محضر مختلط صمم ملا، شعد مهد مند محن مند عد عد عدم معمم لر جم خلحه حرص نعير. حدله وحذر لر حملینی محسب علیم حکتر منده کل دفی سد حیم محمد معددنم للمنه صدر محد محد لم صلب man nein nulida Lesia andolisa. amaid ביולא וכלא בלל גלים שטא כם המסאה אנאאי ביולא .... (י מכעד אינו מו ביבבין, מעוים איא יבידאי ساعد عده ، محمومه من عد معالم مازم فراعهمده

I) Une feuille manque.

بمجنة بمأبع حنه محمد محسبه بمعمول مه علمه الم مدنسه مجتمع دمهامعده ماعد دع بين بهم بهم لز. ساز حغر هغوسف دحه نسم ماسم لمعتبهم. خليم سه بي معنه شوم ل مرسم مدمد مدرك مدرك مركالم عدة لم مرسم مانع. فلنمح مس صدية مرسم لم سامه منامه متع بالمالهم مدملهم مكامعهم مرسام لمنمة مخدم . معمد بع معمد منمل شمنه حته هد مر محه. مصلحه علیسمبه مدعمبه حدمه بعمل معمل معمد بعم مدرد معد معد بعم ملا مند مند مانمه مانمه مرد مدنمه معتديم محصاحب شمه عصر محنم شمه لر عل ماحم. محعمديم شمه حر. ممنع حر ماهم بمنفنه حسف ملامم محتمة منوأوم مند المامي عد ببتد بهلالم الم سديم سيملم من هذسلم سانم حصديم لمنم. ورسمه لر لحميه. مشه محر فعجب مسحد عنتم مبل به مادی دار حدید دور دم خلصه دورهم דבו זם אותר בל על אל היו בל אלה בל היו היו אליבו حسب من دهلم عتب مصونه حصبدونه وحب دعرامد، عود مالم لولغ، مممد هدنه حدد تهم دهبه فلسف مه تخر ، مجر احدى منه ملحه لك حصر حاء معدد منع منعدد منه ma blisher or hossiant to a aflaser مصلح م ابعد مصم وسند مملمدم بابعد محمد

المنه حمية من معدقهم لمدهم لسه ولايم وصوريم. חבז אתיו לן מלץ. כבומרא מה העדאה כבוא הומצא. מק כלו הצחלון מובולא מי, אמי ל אני معامد عدمه لم وعنه با معدد معدد ومنعته مليل. مدد لجد معدعم مدهبم. معدعم مربة خلص ديديم لهلل مجنة لن لهد لم يس محد ماديم ويم. مرجة لم مس هذه ين دسته ومديم منط العلنة مدنه عدفة فمحن الحدامة مديد ال صلحة مصافح کے مصمح محتوب میں محتوب المعام محتوب المعام دهاد بع بحد در سل مهنده .هن مده בשובנו בובץ לאנה האול אול. ממה אתיו לא נדב مس لمعدم مال منه. محسد مجنة لز. حمد טש השינו פשם ינדיש ען ידיו עשפינים עוש حدد محمد له دعنوند و الما المعاملة معالمه. با معنوين أد مه با مديم به بحمد بحماره فلصف متدله وسد محم حلحديم دويم لصف لصه مهنه وستم. وحد مجن صلع. مهدلته ص، محددهم دفيانه دهم مدره دعمد دمران بعد المدم دوالم השבצא עביד שמים כצחשי מבהלצמול שמים כנחשיא. محدرانه سلمه دستومد. معجه معدد المه دعلم حديد تدوه، ديملهم سم. هم يدنيم وهديم airen Leis cena Lodonia. ouderon Lerith on.

دبلبته ممجنة. ومع دعلحه صدله بهده محمده. مند معنی حدید دستی دعم مناه مرند مرند مرند مرند لم عددتم ليمسحم. ممنه ولمنه صله محددتم معدده هماناع، مصعبيه مد والمرامدة دعمت محمد محفرات من محفرات منصحه המאלים. פסד בדרא כים מבתיא מבסחיא المل له محمد عمد حدادم عمدة والعدر عمد مدارة حلحه حتر 22.00 عصفه وللمله. وهقم مهمله تبسيم همعر دعلحه بمرةر والمنطقة وهولسه وعزده وهعسه همير ديلمية تكلر بكمودة دهم حسودي است المعادد مدد مجدة هلم. مناهم دسع أحد دخم صمنط معمد علم بمجة مبغه له لعلمه ورومهم مبذه له لدنسهلید معدلید. می مدنوه می سمهدسد دمانك وستم. مملهدم مسود لر علمه دو مجزة. لاسعام بهاقي محادم لاس لازمل لاعلاء عمع השלבה הקלחלה לבדילה מניבילה. אוכים. אני מו פנים ברצינוא כוֹם האמא מסבא הוֹת לאי הוֹת לאמב מובן جر صديم ولي به المالم مديم ومحتم. داعم المعادد لر תום . תשות שבשותו שבים היש תות תות הצמשו האש المحمد بني فارق شيمير المديمة بعد المعام الم مرامای دلانم. محسب عجد لر سمبح دمانه مادنه درامه مرامای درامه میابد درامه میابد است مس مدر صحب حباحه عدمه مله بمجن فنوه حدوب ملح، مدة عندحه خالم، مخطه منة له احد مسانطن للعدم والمبيا لنه محلمته.

## Einige Bemerkungen über die Sprache der alten Araber.

Von Th. Nöldeke.

Im letzten Heft dieser Zeitschrift S. 125 ff. hat Vollers in einer sehr wohlwollenden Besprechung meiner Schrift Zur Grammatik des classischen Arabisch einige principielle Einwände gegen meine Anschauungen von der Sprache der alten Araber erhoben. Zunächst beanstandet er das Wort »classisch« als Bezeichnung der alten Litteratursprache. Ich will diesen Ausdruck gern für einen besseren hingeben, aber die von ihm vorgeschlagene Benennung Ȋlteste Schriftsprache« kann ich nicht annehmen; waren doch die Männer, deren Gedichte die Hauptmasse dieser Litteratur ausmachen, zum grössten Theil des Lesens und Schreibens unkundig und beruht auch die alte Prosalitteratur ganz überwiegend auf mündlicher Ueberlieferung. Und eine gewisse Berechtigung scheint mir hier das »classisch« immerhin zu haben, sintemal die alten Philologen die Sprache der Zeit bis zum Untergang der Omaijaden im Allgemeinen als mustergültig, die einzelnen Stellen aus

Dichtern jener Periode als beweiskräftig (x) ansahen. Wenn ich so die Sprache »classisch« nenne, will ich natürlich nicht etwa der alten Litteratur an sich einen höheren Werth beilegen als der späteren, noch auch nur sagen, die damalige Sprache sei schlechthin besser als die späteren Dialecte. Immerhin muss ich ihr aber einen Vorzug zu-

sprechen vor der späteren Litteratursprache, da diese in viel weiterem Sinne ein Kunstproduct ist als die der alten Dichter.

Allerdings ist der Einschnitt mit dem Uebergang der Macht von den Omaijaden auf die 'Abbāsiden etwas willkürlich, wie eben jede historische Zeiteintheilung. Weder war vorher alle arabische Litteratur ganz naturwüchsig, noch entstand damals für die gebildete Welt auf einmal eine rein conventionelle Schriftsprache, aber, wie jenes Ereigniss für den ganzen Isläm eine gewaltige Veränderung bedeutet, so ist das auch auf diesem Gebiete der Fall. Jedenfalls haben schon die alten Philologen, die denn doch, zum Theil wenigstens, ein sehr feines Sprachund Stilgefühl hatten, diesen Einschnitt gemacht. Das Verhältniss der echten attischen Sprache bis auf Alexander zur Sprache der Späteren, die mit mehr oder weniger Erfolg attisch zu schreiben suchten, bietet in mancher Hinsicht eine Parallele.

Viel wichtiger ist eine andere Differenz zwischen Vollers und mir, die freilich mit der ersten zusammenhängt. Vollers sieht nämlich auch die uns von den Grammatikern überlieferte, im Korān von jeher festgehaltene, in den Gedichten durchs Versmaass geschützte Gestalt der Sprache als conventionell, künstlich an; er leugnet schlechtweg, dass diese Sprache zu Muhammed's Zeit in Mekka lebendig gewesen, und bezweifelt das auch ziemlich von den Beduinen, aus denen die Dichter hervorgegangen sind. Mir ist es dagegen sehr unwahrscheinlich, dass Muhammed im Korān eine ganz andre Form der Sprache angewandt hätte als die in Mekka übliche, dass er namentlich aufs sorgfältigste die Casus- und Modusendungen (إعراب) angebracht hätte, wenn sie seine Landsleute nicht gebrauchten. Und so nehme ich an, dass die Gedichte jener Zeit die Sprache repräsentieren, welche die Beduinen damals und noch ziemlich lange nachher redeten. Dass der Dichterstil manche Abweichungen von der Sprache des gemeinen

Lebens bewirkt und dass der Poet durch Versnoth und Willkür auch sonst nicht selten zu ungewöhnlichen Ausdrucksweisen veranlasst wird, Umstände, auf welche auch schon die alten Philologen sehr genau aufmerksam machen, ändert den Hauptsatz nicht ab.

Wetzstein hatte seiner Zeit die Sprache der Dichter für eine ganz künstliche erklärt. Er hatte sich eben so in das moderne Arabisch hineingelebt, dass ihm die für die Litteratursprache theoretisch noch immer gültigen Regeln als ganz willkürlich vorkamen. So weit geht Vollers doch nicht; er meint nur, die vorhandenen Elemente des seien von den Philologen geschickt combiniert und ergänzt worden. Erinnere ich mich recht, so hat schon J. D. MICHAELIS (wohl irgendwo in der bibl. und oriental. Bibliothek) die Ansicht, dass das ganze, in der Consonantenschrift wenig hervortretende اعراب eine künstliche Erfindung sei, durch den Hinweis auf ابا ابلى ابلى und Aehnliches widerlegt. Auch davon abgesehen bedurfte es nicht erst des Assyrischen, das für Vollers entscheidend ist, um die Echtheit der drei Casusendungen festzustellen: das Aethiopische genügt hier schon vollständig. Denn der äthiopische Accusativ auf a entspricht ja auch syntactisch fast genau dem arabischen Accusativ, während allerdings die äthiopischen Formen von ab u. s. w. zeigen, dass die Casus in dieser Sprache zur Zeit ihrer schriftlichen Fixierung nicht mehr so weit unterschieden wurden wie noch in der Consonantenschrift des Korān's.

Besonders wichtig ist es aber, dass das Aethiopische beinahe eben die Fülle inlautender kurzer Vocale zeigt, welche Wetzstein und Vollers beim classischen Arabisch nicht als urwüchsig anerkennen mögen, da sie den modernen Dialecten verloren gegangen ist. Zwar zeigt die äthiopische Schrift von den kurzen Vocalen nur das a deutlich, aber das genügt, um die Ursprünglichkeit des Vocalreichthums zu beweisen. Und merkwürdigerweise hat sich dies a noch in den neuäthiopischen Sprachen als a oder

ä (e) in weitem Umfange gehalten, namentlich im Tigrina,

vgl. Formen wie Perf. gevere = ; (DE VITO, Gramm. 21), Impt. refl. tegever (ebend. 25); tedengeze (26). Das auslautende a der 3. sg. m. perf., das, soviel ich sehe, sämmtliche neuarabische Dialecte seit vielen Jahrhunderten verloren haben, ist sogar noch in der semitischen Sprache, welche sich sonst bei weitem am meisten von dem alten Typus entfernt hat, in der amharischen, fast ausnahmslos beibehalten. Dies a, von dem sich auch in den andern semitischen Sprachen höchstens noch schwache Spuren finden, darf aber von uns eben so gut zum jegerechnet werden wie irgend ein Casusvocal. Warum sollen wir nun bezweifeln, dass die Dichter, welche die Form

auf a ausgehn liessen, die zu ihrer Zeit noch wirklich übliche Form gebrauchten? Und so in den andern Fällen.

Wer übrigens bloss das tunisische oder gar das marokkanische Arabisch kennte, dem würde leicht schon das ägyptische und syrische Arabisch als künstlich vorkommen, da diese von den alten inneren Vocalen viel mehr erhalten haben als jene.

Ich will nicht behaupten, dass alle kurzen Vocale in offner Silbe in der lebenden arabischen Sprache ganz genau dieselbe Quantität gehabt hätten. Das war vielleicht auch in Wörtern wie κατελάβετο, περιέβαλε, ἐπιδιαφερόμεναι

I) Im Amharischen und zum Theil auch im Tigriña ist inlautendes kurzes a vielfach durch secundäre Verdopplung des folgenden Consonanten geschützt worden.

<sup>2)</sup> Auslaut. i und u sind in den modernen äthiopischen Mundarten und waren vielleicht schon im Geez zur Zeit seiner ersten schriftlichen Aufzeichnung verschwunden. Aehnlich hat sich in den romanischen Sprachen auslaut. a (am) durchweg gehalten (im Französischen als e), während andre auslautende kurze Vocale in grossem Umfang (im Französischen fast alle) geschwunden sind.

<sup>3)</sup> ZDMG 38, 407 ff.

(Thuc. 8, 8), recolucritis nicht der Fall. In den Büchern über Korān-Lesungen ist zuweilen von flüchtigen, verstohlenen Vocalen die Rede. Aber da die Dichter, die ein überaus feines Ohr für die Rhythmik gehabt haben müssen, abgesehen von gewissen überlangen Reimsilben, in der Praxis nur zwischen langen und kurzen Silben unterscheiden, so darf man kaum annehmen, dass das wirkliche Gewicht der kurzen Silben in der Aussprache sehr verschieden gewesen sei.

Mit dem Gesagten steht nicht in Widerspruch, dass hier und da auch gegen das sonst Uebliche kurze inlautende Vocale wegfallen. Wir haben darin wenigstens zum Theil dialectische Neigungen zu sehn. Es ist z. B. wohl kein Zufall, dass sich grade bei dem Taghlibiten Achtal allerlei Formen فَعَلَ für فَعَلَ finden. Hierüber liesse sich noch manches sagen. Wie mich Siegm. Fraenkel kürzlich belehrt hat, gehn die von Vollers herangezogenen Formen الذَّكَر التَاقَل vom Imperfect aus: da erklärt sich die Vereinfachung von الذَّكَر ويَتَثَاقِل عَنْ فَعُلُ عَنْ عَلَى وَالْمَا لَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

Die Echtheit des Tanwin ist übrigens — auch wenn wir Fälle wie كَأَتِي اللَّهِ عَلَيْنُ وَلَا ignorieren wollen — schon durch die genau entsprechende, aber ursprünglichere Mimation des Sabäischen gesichert.

Ueberhaupt ist es für mich undenkbar, dass die durchs Metrum gesicherte innere Vocalfülle einerseits und die von der Ueberlieferung gegebene und in sehr weitem Umfang gleichfalls durch Metrum und Reim garantierte grammatische Consequenz in den Versen eines Naturvolks, das noch keiner alten Litteratur nachahmen konnte, ganz dem wirklichen Sprachgebrauch zuwider gelaufen wäre. Da müssten sich doch viel mehr Anstösse finden, während

sich die einzelnen Abweichungen von den grammatischen Normen, die wir jetzt bemerken, sehr wohl aus Dialectschattierungen der weit verbreiteten Sprache und aus deren natürlicher Umbildung erklären. Hätten wir genau die ursprünglichen Laute der Gedichte, so würde ohne Zweifel noch weit mehr der Art zu Tage kommen, aber der enge Zusammenhang mit der lebenden Sprache würde dadurch nicht aufgehoben. So versteht man denn auch leicht die Meinungsverschiedenheit der Gelehrten über gewisse sprachliche Thatsachen. Dazu kommt aber noch, dass die alten Grammatiker sehr oft casuistisch die Ausdrucksweise für Fälle bestimmen, die in der einst allgemein und zu ihrer Zeit noch bei den Beduinen lebenden Sprache gar nicht vorkamen oder selbst nicht vorkommen konnten. Andrerseits ist zu beachten, dass auch die Philologen sehr wohl wussten, dass dieser und jener Sprachgebrauch nur in der Poesie zu finden war, dass sie also für ihre grammatischen Beobachtungen die poetische Litteratur nicht als die eigentliche Norm annahmen.

Bei der weiten Verbreitung der arabischen Poesie mit ihrer im Ganzen und Grossen festen Sprachform liegt die Annahme am nächsten, dass auch die Sprache, die ihr zu Grunde lag, ein sehr weites Gebiet umfasste. Namentlich werden alle oder fast alle Mudar- und Rabī a-Stämme dahin gehören.

Von allergrösstem Gewicht ist für mich der schon in meiner Schrift hervorgehobene Umstand, dass die Gelehrten der Hārūnischen Zeit bei den Beduinen — meist schlechtweg العرب genannt — das إعراب noch mit allen Feinheiten hörten. Ich sehe nicht ein, wie man dies Argument entkräften will, auch bei der Annahme, dass den Herren im Einzelnen dabei hin und wieder ein Missverständniss begegnet wäre. Auf Schritt und Tritt finden wir bei Sībawaih, wie sie die »Araber« oder auch wohl »solche Araber, auf deren richtige Sprache Verlass ist«, من العرب

; 167, 18 العرب الموثوق بهم ;3 Sib. 1, 130, 3 من يوثق بعربيّته »ganz echte Araber« رجلَيْن من العرب عربيّيْن 197, 10 u. s. w. aushören, und zwar namentlich in Sachen der gewöhnlichen Umgangssprache. Welchen Sinn hätte das gehabt, wenn jene Beduinen damals nicht noch eben die Sprache geredet hätten, die sie wissenschaftlich darstellen Als alFarra' († 207) in Başra bei Sībawaih's Lehrer Junus b. Habib († 183 in hohem Alter) Sprachunterricht nahm, stellte ihm ein Beduine vor, es sei für ihn unnöthig gewesen, nach Başra zu gehn, um die Kenntniss der reinen Sprache zu erwerben (تطلب اللغة), da ja die Banū Asad bei seinem Heimathsort Kūfa sässen. Selbst wenn wir zugeben, dass der küfische Meister alFarra' diese Worte selbst erfunden haben könnte, um die Berechtigung seiner Schule gegenüber der başrischen darzuthun, so ist doch damit festgestellt, dass die Sprache der damaligen Asad, die vormals im nördlichen Higaz gezeltet hatten, noch als rein classisch galt. Dass der Ausdruck in der Bedeutung »Beduinen« als den der Zeit allein noch rein »arabisch« redenden Menschen hergenommen sei, ist immerhin möglich, aber doch nicht sicher.

Wie lange sich das اعراب bei vielen oder einigen Beduinenstämmen ganz oder theilweise noch gehalten habe, können wir wegen des Mangels an Nachrichten durchaus nicht wissen. Von der seit der frühen Zeit des Isläm's stark mit fremden Elementen versetzten Bevölkerung Mekka's und gar der Medīna's, dessen alte Einwohnerschaft

in alle Winde zerstreut ward, hat wohl schon in der 2. Hälfte des 1. Jahrhunderts höchstens ein kleiner Theil die alten Sprachformen bewahrt. Dass das اعراب im Lauf der Jahrhunderte auch den Beduinen verloren gegangen, ist eine Erscheinung, die in der Geschichte der Sprachen sehr viele Analogien hat. Wie ich schon anderswo bemerkt habe, wurde dieser Verlust begünstigt durch den in der lebendigen Rede überaus

häufigen Gebrauch der Pausalformen, die meistens vocallos auslauteten. Bei der festen Wortstellung des Arabischen war der Abfall des اعراب für die Deutlichkeit der Rede auch nicht allzu fühlbar.

Uebrigens haben sich wenigstens vom Tanwin auch noch heutzutage einige Spuren erhalten. Ich rede da nicht von Wortformen auf an u. s. w., die erst aus der Litteratursprache in die Umgangssprache gelangt sind, auch nicht vom Tanwin in der Poesie heutiger Beduinen, das. wie allerlei auslautende kurze Vocale in der neueren populären Poesie überhaupt, als Reminiscenz an die alte Poesie anzusehn ist, wohl aber von Ausdrücken wie nāsin thuqa »zuverlässige Leute«, 'arbin qille »wenige Männer« (»Araber«) im Munde völlig illitterater 'Omaner (Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morg. 9, 111), ferner von أَيْشِ (aus اَيَيْ شَجْ، ﴿ in Formen wie äšnak »wie bist du? « (اَيَّى شَجْ، ZDMG 36, 5, 4, äšnūm » wie sind sie? « in Mōsul; äšnūwe » wie ist er? « = أيشِ هو ebend. 39, 41, 11 in Märdīn, = äšnūa, āšnūa f. āšnīa in Tunis, s. Stumme, Gramm. d. tunis. Arabisch 120, wo noch mehr der Art.1)

Vollers scheint die Diptosie für etwas willkürliches, der echten Sprache fremdes zu halten. Es wäre nun aber schon äusserst seltsam, dass die Dichter ohne festen Anhalt am Sprachgebrauch eine solche Zweitheilung wie die beiden Declinationen beobachtet hätten. Denn dass bei ihnen die Diptota nach Bedarf des Metrums zu Triptota werden und in seltnen Fällen auch das Umgekehrte geschieht, ändert diese Erscheinung nicht ab, so wenig wie z. B. die grammatische Unterscheidung des Accusativs und des Subjunctivs dadurch aufgehoben wird, dass die Dichter oft  $\bar{\imath}$  für ja sagen (was in der gewöhnlichen Sprache beim Suffix der 1. sg. schon ganz üblich geworden war). Nun habe

<sup>1)</sup> STUMME selbst erkennt in dem n das alte Tanwin.

ich aber schon längst darauf hingewiesen, dass die beiden Declinationen ungefähr in derselben Abgränzung auch im Nabatäischen vorhanden waren, und auch das Sabäische kennt beide, s. z. B. D. H. Müller in ZDMG 32, 547. Diese Zweitheilung, so räthselhaft sie immer noch ist, muss also als urarabisch gelten, und es ist gar kein Grund, sie der lebenden Sprache der Zeit Muhammed's und noch der Beduinen des 2. Jahrhunderts abzusprechen.

Vollers sucht seine Ansicht noch durch einige specielle Spracherscheinungen zu erhärten. Er meint, die Nisba Makkī ergebe eine Grundform Makka, nicht Mak-

katu. Aber die Schreibung من bedeutete doch in alter Zeit nicht Makka, sondern nur Makkah (mit lautbarem h). Ich muss hier etwas weiter ausholen. Im Arabischen werden die Consonanten so geschrieben, wie die Wörter je für sich genommen, isoliert gesprochen wurden d. h. nach vorne unverbunden, nach hinten in der Pausalform. So schreibt man minismin nicht منسوب oder منسوب, sondern منسوب, da das zweite Wort isoliert ism gesprochen wurde, lahustimālan nicht منسوب, sondern المنتال , sondern له المنتال , da die beiden Wörter isoliert lah ištimālā lauteten u. s. w. Diese Schreibregel sieht recht wunderlich aus, ist aber vielleicht für Leute, welche die etwas ungefügen Striche der Korānschrift langsam hinmalten, nicht so unnatürlich. Die weibliche Endung t ist nun in Pausa aus at zu ah geworden,

also schrieb man auch bei der innerhalb des Satzes geltenden Aussprache Makkatu(a). Dass das h hier wirklich lautbar war, sehen wir 1. daran, dass im consonantischen Reim ein solches Fem.-8 regelrecht auf ein das Suf-

fix der 3. sg. m. 8 enthaltendes 3 reimt, 2. dass wir aus vorislāmischer Zeit die syrische Transcription مناوية für مناوية und مناوية für مناوية haben, 1) während a als blosser

I) GUIDI, Lettera di Simeone di Bêth-Arsâm S. 2, und derselbe, Un

Vocalbuchstab dem alten Syrischen eben so fremd ist wie 8 dem Arabischen jener Zeit. Die Anecdote in Ḥarīrī's Durra 110 zeigt uns überdies, dass das Feminin-8 der Pausalform in dem Worte in der eleganten Gesellschaft des 5. Jahrhunderts d. H. noch ganz wie das 8 im Inlaut von sees gesprochen wurde. Somit hätte in älterer Zeit, wenn der Consonant der weiblichen Endung, wie Vollers meint, erhalten bleiben musste, aus der Form nicht Makkī, sondern nur \*Makkahī gebildet werden können. Dass die Schreibung mit 8 nur die isolierte, also die Pausalform des Wortes ausdrückt, ergiebt sich übrigens am sichersten daraus, dass sie auch im Stat. constr. durchaus vorherrscht, wo doch selbst die modernen Dialecte das t bewahren. Wer zugeben muss, dass in - Sura 41, 31, قيك Sura 9, 118 trotz der Schrei رَبِّكَ bung & die Aussprache t sicher ist, der darf auch für Fälle wie ä, u. s. w. diese Aussprache nicht ablehnen. Wir haben uns also darein zu finden, dass das Arabische vor dem & der Nisba die Femininendung einfach abwarf. Dass ein solcher Wegfall dem semitischen Geist nicht fern lag. zeigt sich daran, dass das Aramäische von קנותָא בּיבוּב Sib. 2, 67, 3) ableitet, vgl. حاذَويّ mischnahebr. חנוני. Und so noch die gelehrte Bildung υnd کصعبا (πολιτικός von کرسته) und کصعبا (πέσιος Lagarde, Anal. 157, 11 von كَمُعُكِّدٌ. An eine Ableitung von den Formen des Stat. abs., die kein t mehr haben, ist hier nicht zu denken, weil diese entweder weit seltner sind (bei منودده),

nuovo testo siriaco sulla storia degli ultimi Sassanidi S. 13. (Vgl. meine Uebersetzung der letzteren Schrift Sitzungsber, d. Wien, Akad, d. Wiss., Philhist. Classe Bd. 128, 9, 14 Anm. 6.)

Als nach Abfall des & die Aussprache Makka oder Makke entstand, ganz oder beinahe wie مگری lautend, bildete die Sprache die neue Nisba مگری. Wir haben diese schon in dem von Abū Ḥātim (asSigistānī † 250) angeführten بکرة von بکرای Bekrī 827 oder wohl genauer von ابو بکرة, dem Namen eines Mannes, dessen Abkommen ein angesehnes Geschlecht in Baṣra waren. Diese vulgäre Bildung empfahl sich grade hier besonders zur Unterscheidung von بکری das auf بکر hinwies.

ו) בין "gläsern, Glaser« von אַבְּילֵן und בְּיבֹּן "winkelig« von אָבֹרָן kann ich erst aus später Zeit belegen. Vgl. noch neuhebr., talm. אָבֹרְילָן, syr. יְבִּילָן "gierig« von אָבוֹן אָרָן, אַבּילָן, אַרָּרָן, אָבּילָן, אָרָן, אָבּילָן, אָרָן, אָבּילָן, אָרָן, אָ

<sup>2)</sup> Das korānische الصدر ist natürlich nicht »das Wesen des Inneren« (»pectorum«), sondern »das, was im menschlichen Innern ist, die Gedanken«, etwa τὰ τῶν στηθῶν.

Dass die Bildung تُوَشَى مُعُذَلِيّ sprachgeschichtlich betrachtet, älter sei als die نَمَيْرِيّ, mag sein. Das Arabische, das die Wortlast gern erleichtert, hat vor dem Suffix, dessen Schwere sich auch im Hebräischen zeigt (פלשחשים, in unsrer Ueberlieferung gewöhnlich verkürzt zu פלשתים), dort die Femininendung weggeworfen, hier den Diphthong verkürzt; diese Tendenz ist jedoch im letzteren Fall nicht durchgeführt. Vielleicht handelt es sich dabei aber nur um dialectische Verschiedenheit. Auf keinen Fall kann ich in den Formen, die ai beibehalten, mit Vollers Ableitungen aus Grundwörtern ohne اعراب sehn. Er nimmt nämlich an, dass diese, ganz nach der Weise der jüngeren Mundarten, von den einfach gewordenen auslautenden Vocalen den Ton zurückzuziehn, wie 'Ogeili, Numeirī gesprochen seien, gegenüber Hudhalī, Qurašī (oder vielmehr Hudhalijun, Qurašijun). Ich verstehe nicht, wie man ohne jeden Anhalt in der Ueberlieferung, ja direct gegen dieselbe, eine so völlig ungleiche Behandlung entsprechender Formen annehmen kann. Dass von und manchmal auch von نَعَلَى فَعِيل mit a gebildet wird. weiss ich eben so wenig zu erklären, wie dass ein Mann von نَمْرَى النَّمِر heisst und wie noch manche andre Seltsamkeit in der Nisbabildung. Zu beachten ist aber, dass diese Form, welche nach Vollers einer älteren Periode herrscht, مَلَنَي von المِلينة von المِلينة welcher Name doch erst in Muhammed's letzter Zeit aufgekommen ist, während wir grade bei den 'Amir-Stämmen, finden. تُشَيْرِيّ , نُمَيْرِيّ , عُقَيْليّ finden. Man begreift übrigens leicht, dass das Streben, das Grundwort deutlich hervortreten zu lassen, 1) ziemlich früh auch

zu den Formen مَدينيّ (Agh. 8, 138, 4) und تُريشيّ (in einem öfter citierten Vers) führte.

Die grosse Menge der Başrier sprach, wie wir aus verschiedenen Angaben wissen, in den ersten Jahrhunderten persisch. Die Namen der für diese Stadt ungeheuer wichtigen Canäle wurden zum grossen Theil mit der persischen Endung ān¹) gebildet. Da lauten die Ableitungen von arabischen Namen auf غلام durchweg auf عرف في في عنه في في في في المناف ال

Dass hier und da von Arabern schon zu Muhammed's Zeit 3, 4, 4 resp. wie 3, 4 gesprochen sein mag, gebe ich Vollers gerne zu. Nur ist daran festzuhalten,

matiker von zusammengesetzten Eigennamen lange, ungefüge Nisben bilden, da es eine Nothwendigkeit war, das Grundwort kenntlich zu machen. Eine nahe liegende Verkürzung haben wir auch in dem von Vollers angeführten ande liegende Verkürzung haben wir auch in dem von Vollers angeführten ginge schon gar nicht in den Vers, der keine Ueberlängen gebrauchen kann. Für غيرة Sib. 2, 143, 18 ist übrigens wir und der Nisba von den Grammatikern weit über den wirklichen Sprachgebrauch ausgedehnt worden ist, namentlich mit Rücksicht auf den, meist kaum denkbaren, Fall xi wenn etwa jemand

das Wort als Eigennamen bekommt«.

1) Ursprünglich Gen. pl., daher für die Nisba und das Patronymicum gebraucht. Im Neupersischen nur Pluralendung.

dass die Unterscheidung der beiden Reihen durchaus das Ursprüngliche ist und dass sich die Araber, von denen die Gelehrten »die Sprache suchten«, d. h. also wohl die Mehrzahl der damaligen Beduinen, von jener Vermengung fern hielten.¹) Nur so erklärt sich die genaue, durch die Sprachvergleichung in weitem Umfange bestätigte, Ueberlieferung dieser Laute in den Texten und den lexicalischen Arbeiten. Die vielfach vorkommende Assimilierung von in auch u. s. w. ist durchaus nicht so auffallend wie Vollers meint; sie hat im Syrischen ihre genaue Analogie. Zur Widerlegung der etwaigen Ansicht, dass das wahre Altarabisch auch bei den Dentalen ungefähr den Lautbestand des ägyptischen oder syrischen Dialects gehabt habe, genügte schon die Beobachtung andrer heutiger Dialecte, die hier ursprünglicher sind.

In Bezug auf das Hamza sind wir einmal in der glücklichen Lage, eine weitgreifende lautliche Verschiedenheit innerhalb des Altarabischen constatieren zu können. Die Hiǧāzier — worunter in erster Linie wohl die Bewohner von Mekka²) und Medīna gemeint sind — »erleichterten« nach guter Ueberlieferung das Hamza, wo es irgend anging, und diese Aussprache wird denn auch durch die Consonantenschrift des Korān's durchweg ausgedrückt.³) Ich habe nie bezweifelt, dass, wer wen Sura 2, 202 schrieb, wijila aussprach.⁴) Aber wenn andrerseits die

I) Eine andre Frage ist natürlich, ob in alter Zeit nicht grade die Aussprache gehabt hat, welche später als die normale des في galt, und umgekehrt.

<sup>2)</sup> Zwar gehört Mekka nach dem einheimischen Sprachgebrauch nicht zum Higaz, sondern zur Tihama. Aber Higaz ist seit der Omaijadenzeit officieller Name der Provinz, worin Mekka liegt, und das ist auch der Sprachgebrauch der Schulen.

<sup>3)</sup> Vgl. mein Jugendwerk Geschichte des Qoran's S. 257 ff.

<sup>4)</sup> Der Plural تَواريح von تَواريح auf den Vollers grosses Gewicht

Ueberlieferung solche Wörter mit dem Hamza aussprechen heisst, so erkennen wir daraus, dass mindestens ein grosser Theil der Araber - vermuthlich war es weitaus die Mehrzahl - in diesem Puncte das Ursprüngliche festhielt. Die Etymologie bestätigt wieder in weitem Maasse die Priorität der Aussprache des Hamza. Die »Erleichterung« hat sich dann später weiter ausgebreitet, ganz wie im Hebräischen und Aramäischen. Die Correctur des Korāntextes durch die Einsetzung des Hamza's 1) zeigt uns übrigens, dass als höchstes Muster des besten Arabisch in Wirklichkeit durchaus nicht grade der Dialect der Ooraisch angesehn ward. Ebendasselbe ergiebt sich auch aus andern Thatsachen, wie daraus, dass man die in Mekka übliche Verkürzung des auslautenden ī nicht zur Norm machte. Ueberhaupt scheint es mir nicht richtig, mit Vollers anzunehmen, dass die Philologen anfangs die Gedichte ignoriert hätten; sie dienten ihnen meines Erachtens mindestens in demselben Maasse als Grundlage ihrer Lehren wie der Korān und mehr als »die heilige Tradition«. Selbst die älteste Korānauslegung griff sofort zur heidnischen Poesie als einer Quelle des Verständnisses.

Wenn ich in dem, was ich hier gegeben habe, nicht immer ganz bei der Stange geblieben bin, so denke ich doch, dass alles dazu beiträgt, meine Anschauung zu vertheidigen, dass die überlieferte vocalische und mit اعراب versehne Gestalt des Arabischen eine wirklich gesprochene,

legt, mag allerdings aus der qoraischitischen Aussprache ohne Hamza hervorgehn; das Wort kam ja durch 'Omar und seine nächsten Genossen in Schwang. Aber andrerseits ist zu bedenken, dass dieses technische Fremdwort von einer Wurzel primae wäu herkommt (äth., sab. warch »Mond, Monat«).

ו) Die Correctur, die in בְּבֶּה , עָבֶׁה liegt, ist ähnlich wie die in בַּבְּאשִׁית ,יאִפֵּר ,ראִשׁי liegt, ist ähnlich wie die in בַּרָאשִׁית ,יאִפֵּר ,ראִשׁי liegt, ist ähnlich wie die in בַּרָאשִׁית ,יאִפֵּר , וויאַפַר aber auf jüngerer Lautneigung beruhende Dialectaussprache verbessert, während hier schlechtweg die jüngere Aussprache innerhalb desselben Dialects erscheint.

bei vielen Beduinen noch im 2. Jahrhundert d. H. lebendige Sprache repräsentiert.

Mit Manchem, was Vollers in seinem Aufsatz äussert, bin ich natürlich ganz einverstanden. Dass die Präfixe des Imperfects mindestens nicht überall ursprünglich den Vocal a gehabt haben, ist auch meine Meinung. Geben uns doch die Grammatiker Kunde davon, dass das i hier auch im Arabischen überwogen habe. Vgl. über diese schwierige Frage meine Darlegung in der Wien. Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. 9, 16 Anm.

Auch mir ist es nicht unwahrscheinlich, dass das radical scheinende w einiger kurzer Nomina eigentlich die Femininendung sei. So wird خُرْت »Oehr« Kāmil 151, 12, 14 f.; Achṭal 319, 8;¹) Pl. اَخْرات Bekrī 484 ult. gradezu durch عُوْتَةٌ erklärt. عُوْتَةٌ Ibn Chord. 110, 12, 20 (Jaq. 4, 995, 16 هِيتُ stellt man zu هُوّة wie هُوّة Jaq. 4, 997; Bekrī 634, 6 v. u., s. Aşma'ī bei Gauh. unter عوت. Dagegen möchte ich قُوتُ »Nahrung« nicht mit Vollers von قوي ableiten. Die Grundbedeutung »Schnur«, »schnüren« u. s. w. ist bei letzterem noch deutlich und muss erst in verhältnissmässig später Zeit zu »stramm«, »stark«²) u.s.w. geworden sein. Dagegen ist مقيت » Macht habend« Sura 4, 87; Hudh. 92, 53 Var.; 225, 4 und wohl auch Hudh. 78, 18 Var. allem Anist die نُعْت Bei تُعْت ist die أُوَّة Sache ziemlich unsicher, weil die Grundbedeutung von nicht klar genug ist. IV »hinbringen« Hudh. 213, 9,

cfr. 214, 8 und äth. 100 »jagen« kommen da mit in Frage.3)

رَبُرُدُمُ اللَّهِ I) Lies da الْجُرَدُّة. Das Ganze ein obscönes Bild.

<sup>2)</sup> Vgl. Ableitungen von der Wurzel . Das Bild ist den Dichtern noch ganz lebendig.

<sup>3)</sup> Die angebliche Bedeutung von نُعُت »Wirthshauszeichen« bei Freytag wird von Dozy s. v. widerlegt,

Ganz unerweislich scheint mir die Annahme bei وَقْت und

Mit Recht sagt Vollers, dass שליי nur Männer bezeichne; Tab. 1, 806, 11 wird es gradezu als Gegensatz von שלים gebraucht. Aber die Zusammenstellung mit שלים gebraucht. Wäre also — falls wenigstens die aus guter Beobachtung gezogenen Regeln der Lautentsprechung etwas werth sind! — arabisch "ענים eine Anzahl von Männern schlechthin bedeutet, ohne dass sie einen Führer zu haben brauchen, so passt auch die Bedeutung »»Läufer«, die die Aufträge ihres Herrn vermitteln« durchaus nicht. Die Bedeutung der Wurzel scheint etwa »sammeln« zu sein, vgl. u. a. ביינים »Besitz« (das natürlich nichts mit »laufen« zu thun hat) und "שלים »Wasserbehälter«.")

Kann ich so meinem Freunde Vollers in der Hauptsache nicht beistimmen, so danke ich ihm doch dafür, dass er mich veranlasst hat, die Frage noch einmal nach verschiedenen Seiten hin sorgfältig zu überlegen.

haft«. Synonym von عنوع ist منوع übrigens nicht.

I) S. FRIEDR. DELITZSCH, Proll. 2. — Was Vollers über مع sagt, bedarf zum Theil der Berichtigung. المال sind die Volkshäupter, welche event. zur Berathung zusammentreten, erst in zweiter Linie der Hof, die Grossen neben einem König; s. z. B. Ibn His. 458, 9. 836, 9; Hārith, Mu. 29. In der Stelle in BAUDISSIN's arabischem Hiob 7, 6 ist die ganze Gruppe المال عبد المال عبد المال الم

## Die Pronomina im Tigre.

Von Enno Littmann.

Vom Tigre, das heute im Nordwesten Abessiniens weit verbreitet ist, existiert bisher leider noch keine Grammatik. Die Skizze von Merx in Vocabulary of the Tigré-Language, written down by Moritz von Beurmann, published with a grammatical sketch by Dr. A. Merx Halle 1868 hatte ganz geringes Material zur Verfügung - nur eine Wörtersammlung, gar keine Texte - und musste deshalb unvollständig bleiben, zumal man vor den Arbeiten Praetorius' über das Tigriña und das Amharische von den neueren abessinischen Sprachen fast nichts wusste. Vor Beurmann waren schon die Wörtersammlungen von Mun-ZINGER und D'ABBADIE im Anhange zu DILLMANN's äthiopischem Lexikon erschienen: aus ihnen war lexikalisch schon manches zu ersehen. Wertvolle Wortverzeichnisse gab uns dann 20 Jahre später Reinisch, der hauptsächlich die Kenntnis der kuschitischen Sprachen erschlossen hat, in seiner Bilinsprache II. (Wien 1887). Endlich erschienen 1889 zwei kleine Bücher aus der schwedischen Missionsdruckerei in Umkullu, nahe bei Massaua; ein tigrisches Marcusevangelium: Evangelium enligt Markus, på Tigré-Tryckt på Missionspressen i M'Kullo 1889, und eine Art Fibel: ፍኤል። ውሳድ፡ ሒጋ፡ ትግሬ፡ ስልትመሃርበ። »Fibel, durch welche die Kinder Tigre-Rede lernen sollen«. Sie wurden von Nöldeke in der Wien. Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgent. IV S. 289-300 eingehend besprochen, und von

ihm wurde zuerst eine grammatikalische Durchforschung der dem Geez in vielen Punkten noch sehr nahestehenden Sprache begonnen.

Aus diesen Texten sammelte ich, vor allem angeregt durch Nöldeke's Recension, ohne die es mir viel schwerer geworden wäre, mich in die Sprache hineinzuarbeiten, Material zu einer Darstellung der Pronomina und Partikeln im Tigre. Doch konnte ich vorläufig nur die Pronomina ausarbeiten. Als Materialsammlung und zwar als ziemlich einseitige, da sie meist eben nur unsere Texte berücksichtigt, will die vorliegende Arbeit auch aufgefasst sein. Aber immerhin glaubte ich doch, während meiner Arbeit zu einigen für die vergleichende semitische Sprachwissenschaft interessanten Resultaten gekommen zu sein und diese dem grösseren Kreise der Semitisten, denen die Texte selbst wohl ziemlich unzugänglich sind, nicht vorenthalten zu dürfen.

Die Beschränkung auf die Texte, aus denen diese Arbeit ihr Material ja nur schöpfen wollte, war nicht immer ganz möglich; zur Darstellung mussten die bereits erschienenen Arbeiten und Wörtersammlungen herangezogen werden, sind es aber durchaus noch nicht vollständig. So konnte durch die Güte von Herrn Prof. Praetorius benutzt werden: Camperio, Manuale tigré-italiano, Mailand 1894 und Conti Rossini's Besprechung: Di due nuove pubblicazione sulla lingua tigre (Estratto dalla Riv. trim. L'Oriente, 1 aprile 1894, p. 102-114), ersteres ein auf praktische Zwecke gerichtetes Büchlein, auf dessen Transkription und richtigen Druck aber wenig Verlass ist, letzteres eine wissenschaftliche Besprechung, die ich an einzelnen Punkten noch ergänzen konnte (hier sei mir nur noch ein Zweifel an der von Rossini S. 5 erwarteten Form LUAN erlaubt, die soweit ich sehe nur huhh lauten kann). Das von Rossini gleichfalls besprochene Manuale teorico-pratico della lingua tigré des Cap. Perini (Roma 1893) ist von mir nicht benutzt.

Meiner Arbeit haften als dem ersten Versuch einer

zusammenhängenden Darstellung natürlich noch viele Mängel an. Namentlich musste vieles zur Erklärung hereingezogen werden, was durchaus nicht in die Pronomina gehört; man wird das hoffentlich hier bei einer noch so unbekannten Sprache entschuldigen. Auch die Aufführung von Paradigmen wird hoffentlich nicht stören; tragen sie doch, meiner Ansicht nach, wesentlich zur Anschauung bei. Durch die ziemlich ausführlichen Beispiele in § 6 i-n suchte ich einerseits die Belege für meine vorhergehenden Ausführungen zu erbringen, andererseits gaben sie Gelegenheit, einen Teil des Wortschatzes hier zu bringen und an einzelne Worte noch ausführlichere, wenn auch streng genommen nicht dahingehörige, Bemerkungen zu knüpfen. Schlimmer steht es mit der Orthographie; die Schreibung der Texte musste beibehalten werden, da noch keine andere zu Gebote steht. Kurz und lang a musste also, namentlich bei Gutturalen, promiscue gebraucht werden im Anschluss an die Texte. Auch die Gutturale konnten nicht streng geschieden werden, da z. B. "NYA und "13A. "13 und "U3 neben einander vorkommen. Der sechste Vocal (vgl. unten, S. 193, N. 1) lässt ja verschiedene Aussprachen zu; darin sind die Texte consequent verfahren, und ich möchte, wenn einmal mit äthiopischen Lettern geschrieben wird, z. B. der Schreibung 714 (so Fibel S. 34 j u. 16) vor der bei Munzinger (Anhang zu DILLM.'s Lex. col. 45) 746 den Vorzug geben; die Aussprache des Vocals in der 1. Silbe wird ein u-artig gefärbtes a sein. Inbetreff dieser Dinge sei auf Nöldeke 1. c. S. 200 verwiesen.

An die Darstellung der Formen der Pronomina sind jedesmal syntaktische Bemerkungen geknüpft. Sie können und sollen noch nicht vollständig sein; sie geben nur Material in möglichst geordneter Reihenfolge. Das Evangelium (und auch wohl die andern biblischen Stücke in der Fibel:  $\psi$  III<sub>10</sub>, Coh I2<sub>1</sub>, Mt 6<sub>33</sub>, Coh I2<sub>13·14</sub>, Dekalog (nach Ex 20), Mt 22<sub>34-40</sub>, Luc II<sub>9</sub>, Mt 6<sub>9-13</sub>, 6<sub>5-8</sub>, I5<sub>8·9</sub>,

Eph  $3_{14-21}$ , Jes 58,  $\psi$  25, 51, 32, 23, Stücke aus Prov.) sind, wie ich aus der sehr wichtigen Mitteilung bei Rossini S. 2 ersehe, aus dem Amharischen übersetzt. Wie weit hier also die amharische Syntax auf die Uebersetzer der Texte (Tåwålda Madhen aus Tsazega, in Hamasen, nahe bei Asmara, südwestlich von Massaua, und Dāwit Amānu'ēl aus Geleb, Hauptstadt der Mensa, nordwestlich von Massaua) eingewirkt hat, lässt sich bei dem Mangel an echt tigrischen Texten noch nicht feststellen; darauf ist im Verlaufe dieser Arbeit auch öfters hingewiesen.

Wenn manchmal der Kürze wegen einfach »im Tigre« gesagt ist, so kann natürlich nur der Dialekt unserer Texte gemeint sein. Einzelne Druckfehler der Texte sind, wo sie klar waren, von mir beim Citieren stillschweigend verbessert. Die Citierungen der Werke von Praetorius (»Amh « und »Tña«) sind deutlich. Mit »Nöld.« ist immer, wenn kein anderer Titel angeführt ist, die Recension in WZK MIV gemeint. »C. Ross. l. c.« bedeutet die oben angeführte Besprechung Conti Rossini's. Auch hoffe ich die trefflichen Bücher des so früh verstorbenen de Vito deutlich citiert zu haben. Die einfachen Zahlen (z. B. 8<sub>16</sub>) beziehen sich immer auf das Evangelium.

## 1. Das persönliche Pronomen.

§ 1 Die in unseren Texten vorkommenden Formen des selbständigen Pron. pers. sind folgende:

| Singular: |    |              |   | Plural: |    |              |  |
|-----------|----|--------------|---|---------|----|--------------|--|
| I.        | c. | አና           | I |         | c. | หร           |  |
| 2.        | m. | <b>ሕንታ</b>   | 2 |         | m. | <b>እን</b> ቱም |  |
|           | f. | <b>እንተ</b> : |   |         | f. | <b>እንተን</b>  |  |
| 3.        | m. | ሕቱ           | 3 |         | m. | ሕቶም          |  |
|           | f. | ሕታ           |   |         |    | *ሕተን         |  |

Diese Formen erweisen sich, im Unterschiede vom Tha und Amharischen, sofort als noch sehr ursprünglich und dem Geez nahestehend (Nöld. hebt dies auch a. a. O. S. 294 hervor). a In dem Pron. der 1. sing. wird, wie so oft im Tigre (vgl. Nöld. S. 290 oben) und im Tha (Praet., Tha S. 33), das ā nur die Vocalfarbe bezeichnen. Es ist eine Art scriptio plena, ähnlich dem arab. i, vgl. Wright, Arab. Gram.<sup>3</sup> (revised by Rob. Smith und de Goeje) Vol. I p. 54 rem. b.; es wird eben ausdrücklich noch ånä gesprochen, während im Tha hà àne lautet (de Vito, Gramm. elem. p 54) und daneben die vielleicht secundäre Form hà steht (Praet., Tha S. 154); im Amhar. ist die letztere allein herrschend ha (Praet., Amh. S. 119), die aber vielleicht als i-Form von der a-Form zu trennen ist (Praet., Amh. S. 23).

Die 1. Person Plur. 16 weicht von den sonst im Abessinischen gebräuchlichen Formen (7th, 7th) ab, stimmt aber, da das n verdoppelt zu sprechen ist (vgl. Camperio p. 18: hėnna) und in diesen Texten immer durch 16 wiedergegeben wird, was deutlich in arabischen Lehnwörtern zu sehen ist (s. Nöld. S. 290), genau mit dem im Arab. dialektisch vorkommenden is überein. Ob das a der zweiten Sylbe lang ist, lässt sich nach dem Tigre natürlich nicht entscheiden; es ist aber wahrscheinlich im Hinblick auf die arab. und amhar. Form. Die letztere, 16, lässt sich vielleicht auch direkt von einer Form 16, lässt sich vielleicht auch direkt von einer Form 16, ableiten, ohne dass man wie Praet. S. 120 auf 7th zurückzugreifen brauchte.

b Die Pronomina der 2. Pers. Sing. haben nach der Schreibung der Texte<sup>1</sup>) von der alten Form nur das anlautende ă in ĕ getrübt, was seinen Grund in einer Accentverschiebung haben kann; vielleicht wird hier 'ĕntā und 'ĕntī betont, woraus sich auch die reine Erhaltung der Endvocale erklären liesse.²)

I) D'ABBADIE hat für den Dialekt von Massaua (Anhang zu DILLM.'s Lex. Col. 58) 37 und 371.

<sup>2)</sup> Ueber die Trübung im Amhar. s. PRAET., Amh. S. 22 oben.

In h7:9° ist entweder, wenn man auf 'antémmā des Geez zurückgeht, das lange ā der Endsilbe nach Aufgabe der Verdoppelung des m vor dies m getreten und hat den Ton auf sich gezogen, daher das geschwächte  $\check{e}$  der 1. Silbe; oder man muss an eine herübergenommene oder ursprüng-

lich gemeinsame Form denken. Doch halte ich ersteres für wahrscheinlicher; ein ähnlicher Prozess hat sich vielleicht auch bei den Suffixen -ōm und -an (s. § 4d) abgespielt. Die Femininform \$\frac{\hat{7}}{2}\frac{1}{2}} ist klar.

c Die Pronomina der 3. Person bieten interessante Einzelheiten. In At und At zeigt sich zunächst noch das anlautende h der alten semitischen Pronomina. Ich dachte bei der ersten Betrachtung gleich an eine durch die Entstehung der Formen begründete Aussprache hütü und hětá, 1) und dies bestätigte sich mir durch D'ABBADIE's UP (a. a. O. Col. 54) und durch die Umschreibung bei BEURMANN-MERX S. 8: hotu, heta. Diese beiden Formen würden also ursprüngliches hù'a-tá und hì'a-tá voraussetzen. Es sind die altsemitischen Formen mit angehängtem  $-t\bar{u}$  und  $-t\bar{a}$ , das aus dem Demonstrativelement t + Suff. 3. m. u. f. zusammengesetzt ist (s. den »Nachtrag« und § 15). Im Unterschiede vom äthiop. Lh-1: haben wir hier  $\bar{a}$  als Fem.-Bezeichnung; das äthiop. ī scheint zugleich als Analogie zu use et dem i des Anlauts, wie auch vielleicht dem 1: in 171; nachgebildet zu sein. Von Lht wäre dann diese Endung t auch in die andern altäthiopischen Pronomina (z. B. ዛቲ und እንታክቲ) übergegangen; es ist aber

I) Der Vokal der 6. Ordnung lässt ja eine solche doppelte Aussprache bei gleicher Schreibung zu; er ist wie bekannt ein ziemlich unbestimmter Laut (ähnlich dem armenischen jeth) und kann sich, dem Schwa indogermanicum gleich, nach dem folgenden Hauptvokal richten: 16. = kouffou, 16. = kouffou, 27. = bortouh (Praet., Amh. S. 39). Conti Rossini zählt S. 12, wo er in sehr verständiger Weise dem allgemeinen Wunsche nach einer geregelten Transscription Ausdruck giebt, 6 verschiedene Aussprachen des E-Lautes bei Camperio auf.

immerhin im Auge zu behalten, dass das  $\bar{\imath}$  in der semitischen Pronominalbildung als Femininendung eine grosse Rolle spielt; vgl. den »Nachtrag«.

Der Plural m. 149 ist wie im Geez durch Suffix gebildet; das Femin. dazu ist mir in unseren Texten nicht begegnet, muss aber nach aller Analogie (s. a. 147 § 12) 1417 lauten, Camperio hat S. 18: hötem, S. 21: hötön, Beurmann-Merx S. 8: hetum.

§ 2a Ueber die syntaktische Anwendung der Tigre-Pronomina sei hier nur einiges bemerkt. Sehr häufig werden sie zunächst als Copula und als Prädikat gebraucht und zwar in allen Personen, oft doppelt gesetzt, wo dann das erste das Subjekt, das zweite das Prädikat bezeichnet. So 147: አና፡ ክልዶል ፡ ምስልኩም ፡ ኢአና »ich bin nicht alle Zeit bei euch«: አና፡ረቢ:አምላከ: ቃንአይ: አምላክ: ምንአና »denn (ምን = denn, vgl. Nöld. S. 296) ich, der Herr, dein Gott, bin ein eifriger Gott« Fib. S. 19 Z. g. 10; እንታ : መን : እንታ »wer du bist« 194; ቃውያም ፡ ኢትንቲም »seid ihr nicht Irrende?« 12,1 (ቃውያም Plur. des Partic. act.; die Wurzel ist vielleicht zu dem bei Munzinger, Anhang zu Dillmann's Lex. Col. 25 erwähnten ቀዕው »ignorer« zu stellen); አመርና፡ በዓል፡ ኻቅ፡ ክምአንታ »wir wissen, dass du wahrhaftig bist« 1214 (190 s. § 17 b; Zusammensetzungen mit 1198 § 9) u. a.

das amharische Original die Pronomina. Wahrscheinlich ist hierher zu ziehen 76: ኢሳይያስ፡ ሰበትኩም፡ ሰረ፡ ቤላ፡ አንትም፡ ግበተም » Jesaias hat über euch gut gesprochen, ihr Heuchler«. Im ursprünglichen Texte ist gemeint: » J. hat gut gesprochen über euch Heuchler«, und so lag es mir zuerst nahe, das አንትም als zur Verstärkung des Suffixes - ሰ-ም absolut nachgesetzt aufzufassen. Doch kommt im Amhar., wo das Original zu unserem Verse ኢ " ስለላ ንት፡ አውነት፡ ተናገረ፡ አላንት፡ ግብዛት ) lautet, diese Construction nach Praet, Amh. S. 278 nicht mehr vor; daher scheint doch አንትም, wie übersetzt ist, als Anrede gemeint zu sein. (Die Tña-Uebersetzung²) giebt durch ihr አብት፡ ተነቤ፡ ይሳይያስ፡ ባለንታ ካት ካም፡ ግብዛት wohl den ursprünglichen Sinn wieder.)

c Die Pronomina der 3. Person werden, wie gelegentlich auch die andern, oft zum Verbum hinzugesetzt, ohne dass immer eine besondere Betonung beabsichtigt ist; so መሕተ፡ቤላ »und er sagte« 729; መሕታ፡በልስተ፡ወተሎ »und sie antwortete (v. Munzinger s. v. መልሰ) und sprach zu ihm« 728; መሕቶም፡ በልሰው »und sie antworteten« 828. Vielleicht ist in diesen Fällen ein ganz geringer Gegensatz gedacht, doch viele Stellen, namentlich wo ሕተ gebraucht wird, lassen gar keinen Zweifel, dass das Pronomen pleonastisch steht. Wenn ein wirklicher Gegensatz vorliegt, wie 18: »ich taufe euch mit Wasser, aber er (መሕተ፡ጀም) wird euch u. s. w.«, lässt er sich meist nur aus dem Sinne erkennen.

Doch kann ht, mit Substantiven verbunden, auch als Hervorhebungspronomen dienen: ht:  $\mathcal{LCLh}$   $a\dot{v}\tau\dot{o}_{S}$   $\delta$   $H\varrho\dot{\omega}\delta\eta_{S}$   $\delta_{17}$ .

Als Neutrum im Sinne von »das« wird lieber, wie

I) Citiert nach der Ausgabe መጽሐፍ፡ቅዳስ፡ እርሱም፡የብ ሉይና፡ያዲስ፡ኪዳን፡መጻሕፍት. Chrischona 1886.

<sup>2)</sup> ወንጌል : ቀዳብ ፡ በተግራይ. Chrischona 1866.

man schon am häufigen Gebrauche des äthiop. Il sehen kann, das Demonstrativpronomen gebraucht (s. § 12); das persönliche Pronomen finde ich nur Mrc 6<sub>17</sub>: Il A.? C: Al: I » was aus ihm herausgeht, das ist es« (A und I: s. u.).

§ 3 Die Suffixe des Tigre bieten sowohl in ihrer Form wie in der Art ihrer Verbindung mit dem Nomen und besonders dem Verbum manches Neue und Interessante, so die Verkürzung des langen ā vor den mit U anlautenden Suffixen, ferner die Vokalumlautung in der 3. Pers. m. plur., die Anknüpfung der Suffixe im Perfekt mit ? u. s. w. In unseren Texten kommen nun nicht alle Verbal- und Suffixformen vor, doch lassen sich die fehlenden Formen leicht ergänzen, auch die nie vorkommende 2. Pers. plur. fem., für die, wie man z. B. aus CAMPERIO ersieht, die alte Geezform 17 noch existiert. Als Verbalendung kommt sie in den Texten nur einmal Mrc 16, in ሃሴክን »ihr seid« vor, als Suffix nie. Wenn in der Anrede an die Frauen 16, das Suffix-h-m gebraucht ist, so erklärt sich das daraus, dass hier dreimal die Anrede allgemeiner ist und auch die Männer mit eingeschlossen sind (daher n.7 als genus potius).

## § 4a Die Nominalsuffixe sind folgende:

| Singular:             | Plural:                |  |  |  |
|-----------------------|------------------------|--|--|--|
| 1. c Po               | I. с. <b>-Г</b>        |  |  |  |
| 2. m <b>h</b>         | 2. m <b>n-9</b> 0      |  |  |  |
| f. <b>-h</b> .        | f. [- <b>n3</b> ]      |  |  |  |
| 3. m. <b>-U•</b> , −ū | 3. m. <b>-VI</b> , -ōm |  |  |  |
| f. <b>-Y</b> , -ā     | f13, -an               |  |  |  |

b Beispiele für 1. sing.: አስርዮ »meine Spur«  $1_{17}$ ; দৈঞ-ዮ »meine Brüder«  $3_{33}$ ; Sing.: দৈও  $3_{34}$ ; ዲብዮ »zu mir«  $9_{19}$ ,  $10_{14}$ ; ተېඛዮ »mein Herr, Beschützer« (ተېඛ = گرغه)  $15_{34}$  und  $\psi$   $25_2$  (Fib. S. 29) u. s. w. Also nach Vokalen

und Konsonanten immer gleich. Da ja, wie schon Praet., Tha S. 142 Anm. 1 hervorhebt, auch im Tigre die konsonantisch anlautenden Suffixe sich an konsonantisch auslautende Nomina ohne Bindevokal anschliessen (vgl. **h9** h unten unter c), so können die mouillierbaren Laute h, t und t mit der Endung & zu h, t und z zusammenfliessen; vgl. Anh »mein Kleid« 5<sub>30</sub>; ht »mein Haus« 11<sub>17</sub>; nyht »meine Gebote« Fib. S. 19 Z. 12; 9°% »von mir« 7<sub>6</sub>.

Dies & ist einigermassen schwer zu erklären. An eine rein orthographische Variante für ?, wie Praet., Tña S. 144 das Tigresuffix nach Munzinger's Schreibung  $\ell=ie$ auffassen musste, sodass hier die ganz alte semit. Form erhalten wäre - daran ist in unseren Texten, zumal wenn man das Verbalsuffix  $% (= nija, s. \S 6a)$  berücksichtigt, wohl nicht zu denken. Am nächsten liegt es mir, von der Form -ē auszugehen; diese möchte ich mit PRAET., Amh. S. 108 als Auflösung von ăß erklären, das durch Zurücktreten des a von -eya entstanden ist. Dies -ē hing sich an vokalisch auslautende Formen ganz natürlich vermittelst y (oder i) an. Von hier aus könnte & - freilich ein sehr singulärer Fall - an konsonantisch auslautende Nomina angetreten sein, oder es wäre phonetische Schreibung des dann mit vorgeschlagenem i gesprochenen  $\bar{c}$ ; diese Aussprache, im Amhar. ja ganz gewöhnlich (vgl. z. B. auch das russische e und armenische ječ), ist mir sonst im Tigre nicht bekannt. Aber mein Erklärungsversuch ist noch ganz unsicher, und vielleicht ist das y doch ursprünglich.

Das Pluralsuffix der 1. Person & hängt sich ganz einfach an alle Nomina an.

<sup>1)</sup> Das in den Texten häufige ແກງຕົດ wird bei Munzinger, Vocab. Col. 16 ຖືກຳດີ : monb°a, maître und bei Beurmann-Merx p. 26 monb sâ

<sup>»</sup> master « geschrieben, wohl arabisches Lehnwort = منبغى; die abge-

Evang. S. 3 Z. 1 v. u. u. ö.; hh- $\mathbf{f}$  »unser Vater« Fib. S. 23 Z. 22; phas  $6_{31}$ ; prins »nostra salus« Fib S. 21 Z. 21 mit verdoppeltem n (mědhānnā) wegen Ausfalls des Bindevokals (Infin. měqtāl s. unten S. 201) u. s. w. Inbetreff der Schreibung mit  $\bar{a}$  ist vielleicht auf  $\S$  1a zu verweisen; eher aber vermute ich, dass hier arabischer Einfluss vorliegt.

c Auch die Nominalsuffixe der 2. Person bieten keine Schwierigkeiten; nur ist in  $\mathbf{h}$  das  $\bar{a}$  wohl sicher rein orthographisch.  $\mathbf{h}$ - $\mathbf{f}$  $\mathbf{n}$ - $\mathbf{n}$ 

Beispiele: 2. m. sing.: 78h 12; 78h \*\* deine Jugend Coh 121 (Fib. S. 18); **Bah** \*\* dein Sohn Fib. S. 19 Z. 19; für den Ausfall des Bindevokals vgl. **h9h** \*\* dein Gott Fib. S. 19 Z. 4. 9 = 'amlāk-ka.

- 2. fem. sing.: **አምንተ**h. »dein Glaube« 5<sub>34</sub>; **δድርh.** »deine Krankheit« ib. (eigentl. »körperlicher Fehler«, vielleicht zu غاد); **ምንh.** 11<sub>14</sub>.
- 2. m. plur.: ልብስ-ም »euer Herz« 2<sub>8</sub>, 8<sub>17</sub>; አለብትም »ihr habt nicht« 4<sub>40</sub>; **አግርሱም** »euer Fuss« 6<sub>11</sub>; አ**ብ-ት-ም** 11<sub>95</sub> u. a.
- 2. fem. plur. fehlt, hat aber in derselben Weise **n?** (vgl. u. a. Camperio S. 23 naicün »euer« [Possessivpronomen, s. § 9] = **72.17**).
- d Die Nominalsuffixe der 3. Person haben nach Vokalen die ursprüngliche mit h anlautende Form, während nach Consonanten dies h bis auf wenige Reste geschwunden

schliffene Aussprache und Schreibung mambå erklärte sich dann durch den häufigen Gebrauch.

ist. Im Singular sind sie den entsprechenden Formen des Geez ganz gleich; nur im Plur. fem. stimmt das Tigre abweichend vom Geez mit dem Tña überein, behält aber den im Tña verlorenen konsonantischen Anlaut. Wenn in VT nach Praet.'s (Aethiop. Gramm. S. 24 Anm. \*\*) sehr wahrscheinlicher Vermutung das  $\bar{\sigma}$  erst nach Analogie des aus a-hum, a-um entstandenen  $\bar{\sigma}m$  gebildet ist, so könnte man annehmen, dass in unserem -han das a auf die Form -an zurückginge, die denn ähnlich aus dem verbalen und accusativischen Auslaute + der auch von Praet. (Aethiop. Gramm. l. c.) erwarteten Form V entstanden wäre. An-

Beispiele: 3. m. sing.:  $hhv \cdot g_{21}$ ;  $hkv \cdot I_{41}$ .  $6_2$ ; p  $v \cdot g_{21}$  and  $g_{21}$ ;  $g_{21}$  and  $g_{21}$ ;  $g_{21}$  and  $g_{21}$  and  $g_{21}$  are seen Bruder  $g_{21}$ ;  $g_{21}$  and  $g_{21}$  are seen Bruder  $g_{21}$ ;  $g_{21}$  and  $g_{21}$  are seen Bruder  $g_{21}$ ;  $g_{21}$  and  $g_{21}$ ;  $g_{21}$  are seen Bruder  $g_{21}$ ;  $g_{21}$  are seen  $g_{21}$ ;  $g_$ 

3. fem. sing.: እዲሃ 131; ካምዴሃ »ihr Lob« (ካምደ

<sup>1)</sup> Wie diese beiden Formen zu erklären sind, ist mir nicht sicher. Vielleicht werden beide ausnahmsweise (denn sonst steht nach  $\ell$  immer  $\bar{u}$ , vgl. ምስሎ, አማሎ) noch mit Bindevokal gesprochen. 1232 findet sich sogar noch die alte Form አምባሊሁ. Sie ist ganz vereinzelt; aber angesichts von ກາງວິດປະ und ໂກງ ແລະ wage ich es nicht, sie zu streichen.

=  $\omega_{\bullet \bullet}$ )  $\psi$  1111<sub>10</sub> (Fib. S. 18). — **PF** 1<sub>19</sub>; **An** 1<sub>35</sub>, 39. 2<sub>61</sub>. **7n**  $\beta$  »ihren Weg« Fib. S. 16 Z. 16 (zu **7n**  $\beta$ , auch **7n**  $\beta$ , vgl. amhar. **7n**  $\beta$  »Markt«).

- 3. m. plur.:  $\mathfrak{MRNP}$  »ihre Fischnetze«  $I_{18}$ ;  $\mathfrak{MNNP}$  »ihre Gürtel« (amhar. Fremdwort)  $6_8$ ;  $\mathfrak{AL}$   $\mathfrak{MP}$  »ihr Herr« Jes  $58_2$  (Fib. S. 27);  $\mathfrak{NLPP}$  »einige von ihnen«  $12_5$ ;  $\mathfrak{MLPP}$  »ihre Grossen«  $10_{42}$  ")  $\mathfrak{MNP}$  "  $1_{27}$  u. passim;  $\mathfrak{NSP}$  9 $_2$ ;  $\mathfrak{MNPP}$  »ihre Glaube«  $2_5$ ;  $\mathfrak{NNPP}$  6 $_9$ ;  $\mathfrak{NRPP}$  »ihre Hände«  $7_3 \cdot 5 \cdot 14_{46} \cdot 16_8$ .2)
- 3. fem. plur.: **ደ**ነባን »wehe ihnen« (fem.) 13<sub>17</sub> (Etymologie von **ደ**ነቦ?). ምነን 15<sub>40</sub>.

§ 5 a Der syntaktische Gebrauch der Nominalsuffixe ist ganz ähnlich dem im Geez. Voraus wäre zu bemerken, dass bei engen Nominalcompositionen, die es hier wie im Amhar. und Tña giebt (vgl. ħPLTh 722, Fib. S. 29 Z. 1 »Hochmut« eigentl. »Selbstlob« [Th vgl. § 10]; ALTh Fib. S. 13 ult.; ThRF Fib. S. 23 Z. 7, S. 26 Z. 13 »Menschengeschlecht«3)), das Suffix natürlich an das zweite Wort tritt. So u. a. in dem schon erwähnten PRAT:

(435) oder 37h (637).

<sup>1)</sup> Auch hier ist pp ganz auffällig. Sollten dialektische Unterschiede oder ungenaue Schreibung vorliegen?

<sup>2)</sup> Es läge nahe, bei ARR an eine (auch dem AR- zu Grunde liegende) Dualform zu denken. Doch ist sie wohl entweder nach Conti Rossini (l. c. S. 9 N. 1) mit Uebergang von on in R auf ARO- zurückzuführen oder als Parallelform zu letzterer mit ursprünglichem (vgl. vgl. vgl.) anzusetzen. An jener Stelle bei C. Ross. wäre noch hinzuzufügen, dass im Tigre auch die Verba primae im Jussiv in primae übergehen, daher Lan, AR, iR (Imperf. aber AOR), während umgekehrt die im Perf. und Imperf. in Verba und übergegangenen und gerade im Jussiv ihr wieder zeigen, so z. B. 100-134; ARC 655 (über das i der I. Silbe vgl. Textnote zu § 6 m); von Zh, ursprüngl. und, natürlich Jussiv Zh

<sup>3)</sup> In אין scheint sich merkwürdigerweise das sonst ziemlich alleinstehende hebr. מין wiederzufinden.

ዓሣሆም; vgl. auch das häufige ው ሳደ፡፡ደረሳሁ »seine Jünger«, eigentl. »Kinder seiner Lehre« (amhar. ደቀ፡ መዘሙርተ፡), auch ው ሳድ፡ ደረሳዬ 1414.

Die Suffixe vertreten zunächst wie überall einen Genitivus subjectivus oder possessoris; Beispiele dafür vielfach unter den obigen. Dann wird aber auch oft bei Infinitiven (Substantiven mit Infinitivbedeutung) oder Participien das Object durch Nominalsuffixe, die sich im Tigre durch die Art ihrer Anhängung streng von den Verbalsuffixen unterscheiden, ausgedrückt. So መስአሉ 198 »die Kunde von ihm«; ምንቃሉ: ካባዘና Fib. S. 18 Z. 12 »sein Ausreissen macht uns Mühe« d. h. es ist uns schwer, sie (sc. die schlechte Gewohnheit, hn.g. h.n.) auszureissen.") Wird somit hier das Object durch Nominalsuffixe ausgedrückt, so ist es der Form nach vom pronominalen Subject des Infinitivs, das natürlich auch im Nominalsuffixe liegen kann, nicht mehr zu unterscheiden und nur dem Sinne nach zu erkennen; in 13,8 200: Phhen. : ha: ከረም ፡ አባል ፡ ሊልባባት »betet, dass (ትባል vgl. § 7 b) euer Fliehen nicht im Winter geschehe«, und hanget »mein Unglaube« 924 liegt z. B. subjectivisches Suffix vor.

[Die Infinitive nach der Form mĕqtāl (vgl. noch 🎷 A »Kommen« 945; 🎜 শেশ & »Sitzen« 1040 u. a.) sind in den Texten ebenso häufig wie die nach der Form qătl, vgl. RAN »Können« 922, 761 »Gehen« 943 u. a. Daneben stehen vereinzelt Formen wie 🏕 RB »Thun« 147 und passim, und dem nennwörtlichen Infinitiv des Geez entsprechend z. B. hanges 924, neben 🎜 A 773].

b Ferner finden wir an Participien Nominalsuffixe in objectivischem Sinne. Das Tigre hat, wenigstens in unsern Texten, zwei Participialconstructionen, die dem latein. Perfect und Plusquamperfect entsprechen. Sie werden ge-

bildet, indem die Hülfszeitwörter 11 »ist« und 21 »war« (vgl. darüber Nöld. l. c. S. 201) zu dem in perfectischem Sinne gebrauchten Particip<sup>1</sup>) hinzugesetzt werden. In ersterem Sinne stehen z. B. ማጽችሃሴከ »ich bin gekommen« 138; ACNTYAT »sie ist nahe gekommen« 592; hier entspricht im Amhar, das aus Gerundium und ha zusammengesetzte »perfetto composto« (Guidi, Grammat. element. della lingua Amar. § 34a). Im zweiten Sinne vgl. Fib. S. 17 Z. 20/21: ከድመት : ዲባጣም : ዓለው »sie hatten den Dienst übernommen (ergriffen)«; im Amhar. entspricht genau das Gerundium (oder negativ das Perfect) + 104 (Guidi 1. c. § 30). Diese Erscheinung, der Gebrauch von Hülfsverben in Verbindung mit Participien oder anderen älteren Verbalformen (wie das Gerundium im Amhar, und Tña) ist ja auch sonst in der späteren Entwickelung vieler Sprachen zu beobachten. Soll nun im Tigre ein Suffix angehängt werden, so kann das Participium, zu dem es natürlich dem Sinne nach gehört - auch sonst wird ja das Objectspronomen zwischen Verb und Hülfsverb gesetzt -, vermöge seiner nominalen Form auch nur nominale Suffixe annehmen: አባል፡ የኻንስ፡ ናሥሉ፡ ዓላ 6,,

<sup>1) 4.9</sup>C kann z. B. ebenso gut »gegangen« wie »gehend« bedeuten; in ersterem Sinne vgl. 730: hem?: 4.9C: 2nn? »sie fand, dass der Teusel gegangen war«, in letzterem 1017: 4.9C: hith? sindem er gehend war« (hr wie äthiop. h?h wird sonst stets mit Imps. gebraucht, h?h s. § 15 e). Diese Form qātēl ist im Tigre als Verbalform noch ganz lebendig, vielleicht wegen seiner ziemlich engen Berührung mit dem Arabischen. Als substantivisches Particip wird gern die mit āß erweiterte Form (vgl. das im Geez seltene āß und. syr. —) gebraucht. So shoß: hr wder Allmächtige« Fib. S. 21 Z. 8; USAS: hp. wder Lebensspender« Fib. S. 22 Z. 1; HChs. »Säemann« 414; hrnß »Schreiber, Schriftgelehrter«; mahs: phr. »Centurio« 1544. Innerer Plur. qātlat, vgl. das häusige hrnf. Bei den Ordinalien, die ja im Arab. und Geez ebenso gebildet werden, schwankt der Gebrauch der einsachen und erweiterten Form. So kann man z. B. hah 48 und hahß 420 neben einander lesen.

»er hatte den Johannes [gefangen] genommen«; አብየቱ። ዓ ስት 619 »sie war ihm feind geworden«; መጊመት : ከውስቶ ም ፡ ዓለት 9, »und eine Wolke hatte sie umhüllt«; አሰረ። ዋድያ: ዓላ 6,7 » er hatte sie zu seiner Frau gemacht«. Auch ብሀሉ : ዓላ 618 »hatte ihm gesagt« und ብሀሰውም : ዓላ 9 ዓባ muss Particip sein (vgl. noch ord: nua: 1: 710 » Moses ist sagend«), wenn auch eine Form AVA als Participium schwierig ist, da sie, wenigstens nach den sonst auch im Tigre noch lebendigen äthiopischen Lautgesetzen, auf ein kurzes ä in der 1. Silbe hinwiese. In allen diesen Fällen hatte der Uebersetzer im amhar. Original jene Formen mit plusquamperfectischer Bedeutung vor sich. (Nach dem Vorigen wird auch AUAT: 939AT 528, wenn auch gerade hier die 1886 er amhar. Bibelausgabe ብላለትና mit አለ statt 1114 hat, doch als Particip aufzufassen sein und nicht als Perfect, wie Nöld. S. 299 thut; denn einerseits ist uns AUA als Particip belegt und anderseits giebt es keine Verbindung von 71 mit dem Perfect. Vgl. über 61 noch § 6 i Anm.).

c Ein weiterer Gebrauch der Suffixe am Nomen, der schon im Geez seinen Anfang nimmt und im Amharischen herrschend geworden ist, findet sich auch im Tigre, die Verwendung zur Determination der Substantive, wenn auch hier sich ein viel öfter gebrauchter bestimmter Artikel herausgebildet hat (s. § 14). Die Fälle im Aethiop. s. bei Dillmann, Aethiop. Gramm. S. 334b, für das Amhar. vgl. PRAET., Amh. S. 199 ff. Dass dieser Gebrauch durch das vorliegende amhar. Original veranlasst sei, ist nicht wahrscheinlich, da in Fällen, wo das Amhar, sein als Artikel gebrauchtes Suffix ū am Plural hat, das Tigre in noch ursprünglicherer Weise als das Geez - hier überwiegt ja ī schon bei weitem - VP antreten lässt. 2 22: Obitc บะกรู »und der Schlauch vergeht«; ferner กักา: อากาะ ስአለዎ 717 »über das Gleichnis fragten sie ihn«; ውመስሉ። ምን፡ ዕጨት፡ በለስ፡ ተመሃሮ 1328 »und lernet das Gleichnis vom Feigenbaum«; ዶሎ:መአዜ:ከምቱ 1333 »wann die Zeit

ist« (nr hier zur Bildung des indirekten Fragesatzes, s. § 17 e; über 💤 »ist« s. § 15). In allen Fällen ist eine Fassung als Suffix unmöglich. Ebenso steht es gern bei Zahlwörtern, Ordinalien wie Cardinalien: hah, hahk »der zweite« 4 8· 20; ከልአታ 3 5· 12 31; ከልአይታ Mtth 22 39 (Fib. S. 20) »die andere«; onah f. »die beiden« 108; ሰብጊቶም 12 2 » die sieben« (amhar. ሁለቱም und ሰባቱ); vgl. PCV »das eine« 48. 20. In den letzten Fällen steht es schon mehr explizierend wie öfters im Amhar. (s. Praet., Amh. § 255 a). In partitivem Sinne steht gerade bei Zahlwörtern das Suffix häufiger: Pcts »einer von uns« 10 %; ከል፡ ዎርቶም »jeder einzelne von ihnen« 1419. In ገሴሆም · · · าดปรา 125 »die einen . . . die andern« mit dem unbestimmten Zahlworte 7h = äthiop. 77h wiegt wohl die partitive Bedeutung des Suffixes vor, wenn es hier vielleicht auch in gewisser Weise determinierend sein soll.

d In allen diesen Fällen sind die Suffixe persönlich gebraucht; zum Schlusse käme noch das unpersönlich gebrauchte Suffix der 3. pers. sing. m. u. fem. in Betracht, das zur Bildung von Adverbien verwandt wird wie im Aethiop. (vgl. Praet., Aeth. Gr. S. 146, s. aber den »Nachtrag«). Beim Antritt dieser Suffixe ist zu beachten, dass es im Tigre keine Flexion der Substantiva, also auch keine Form für den präpositionalen Accusativ mehr giebt und dass die Suffixe ohne Bindevocal an das Nomen antreten. Es entstehen daher mit dem Masculinsuffix Formen wie hn »dadurch«¹) 6<sub>22</sub>; hr h »ebenso« (eigentl. »wie das«) Fib. S. 18 Z. 10, das aber im Evang. immer hp hau (vgl. § 4 d u. Anm.) lautet; diese sind dem äthiop. hah, haufger wird das Fem. gebraucht, mit dem dann die Adverbien lauten: La voor das voor d

<sup>1)</sup> In An »in, durch« sind in und n zusammengestossen (s. auch Nöld. l. c. S. 295). Das alte n existiert noch in np., nh, nh., n u. s. w. »haben, sein« und dem negativen hank (Geez hank) u. s. w. »nicht haben, nicht sein« und in dem mittelbaren Suffix n u. s. w., vgl. §8c.

dort I<sub>19</sub>; **PG: WHC.** »danach « 3<sub>27</sub>· 7<sub>5</sub>; **h**<sup>M</sup> »ebenso « 2<sub>28</sub>; Fib. S. 18 Z. 4. (6<sub>37</sub>: **77** hing scheint es = »also « im Sinne einer Aufforderungspartikel gebraucht zu sein. Wegen des ā der zweiten Silbe hat sich auch ă in der ersten Silbe — sonst zu **h**<sup>M</sup> getrübt — wohl gehalten.) Hier hat das Aethiop. Formen wie **h** h, h 27 und 267. Es ist also zu constatieren, dass der alte Bindelaut — mag

er nun entstanden sein wie er wolle, vgl. arab. عَلَيْهِا, hebr. עליו u. s. w. — jedenfalls im Tigre ganz geschwunden ist und dass die abgeschliffene Form (die im hebräischen und yerreicht ist) consequent auch vor Suffixen bleibt.

§ 6 a Die Verbalsuffixe sind ebenfalls den altäthiopischen noch sehr ähnlich und lauten, wie überall im Semitischen, mit Ausnahme der 1. Pers. sing., gleich den Nominalsuffixen. Doch durch die Art ihrer Anhängung, die Veränderungen, die sie in der Endung der Verbalform hervorrufen, unterscheiden sie sich bedeutend von jenen; letzteres tritt im Tigre besonders deutlich hervor. Es liesse sich ungefähr folgendes Schema aufstellen:

|    |    | Singular:        |       | Plural:          |
|----|----|------------------|-------|------------------|
| Ι. | c. | - <b>%</b>       | I. C. | - <b>G</b>       |
| 2. | m. | -ի               | 2. m. | -ኩም              |
|    | f. | -h.              | f.    | [-n3]            |
| 3. | m. | ·υ·, -،, -ō [·P] | 3. m. | -V90, -P.90, -ōm |
|    | f. | -7, -9, -ā       | f.    | -17, -97, -an    |

Ueber die Form der Suffixe ist nach dem früheren nichts mehr zu sagen. Nur ist hervorzuheben, dass, wenn خو wirklich -nē gesprochen wird, hierin die älteste Form في steckt (vgl. arab. في vor أ und في in Pausa; Wright, Ar. Gr. 3 p. 21, C, D und p. 101, D), indem ähnlich wie beim Nominalsuffix aus \* 76 durch Rücktritt des ä \* 16 wird und dies ganz regelrecht zu 2.

b Um die Verbindung dieser Suffixe mit dem Verbum, die namentlich durch die starken Unterschiede im Perf. und Imperf. ziemlich compliziert ist, zu verstehen, muss zunächst eine Tabelle der Formen des einfachen Verbs, die mit Verbalsuffixen versehen werden können, gegeben werden. Ich wähle, alter Tradition gemäss, das Verbum böp, das im Tigre als ��� sehr gebräuchlich ist; viele Formen mussten natürlich, da sie sich von ��� in den Texten nicht finden, nach Analogie wirklich vorkommender Formen gebildet werden; wo mir kein wirkliches Vorbild vorlag, ist dies durch ein \* gekennzeichnet. Belegformen anzuführen, ist hier nicht nötig.

|       |       | Perfectum | Imperf.             | Jussiv.       | Imperat. |
|-------|-------|-----------|---------------------|---------------|----------|
| Sing. | 3. m. | ቀተለ       | ቀትል (ልቀትል)          | ልቅተል          |          |
|       |       | ቀትለት      | ተቀተል                | ተቀተል          |          |
|       | 2. m. | ቀተልከ      | ተቀተል                | ተቀተል          | ቀተል      |
|       | f.    | ቀተልከ.     | * ተቀተለ.             | * ተቀተለ.       | ቅተሌ      |
|       | ı.c.  | ቀተልከ      | አቀተል <sup>1</sup> ) | አቀተል          |          |
| Plur. | 3. m. | ቀትለው      | ቀትሎ (ልቀትሎ)          | ልቅተሎ          |          |
|       | f.    | ቀተለያ      | ቀተላ (ልቀተላ)          | ልቀተሳ          |          |
|       | 2. m. | ቀተልኩም     | ተቀተሎ                | ተቅተሎ          | ቅተሱ      |
|       | f.    | ቀተልክን     | ትቀትሳ                | ተቅተላ          | ቅተላ      |
|       | I. C. | ቀተልና      | ንቀተል                | 3 <b>ቅተ</b> ል | _        |

Nach diesem Schema werden alle starken Verba mit grösster Regelmässigkeit gebildet; namentlich ist zu bemerken, dass im Perf. alle den zweiten Radical mit dem 6. Vocalzeichen versehen und daher auch alle im Jussiv und Imperat. in 2. Silbe ä haben, und dass alle im Imperf. den 2. Radical verdoppeln (vgl. Conti Rossini 1 c. p. 4 Anm. 1 und Schreibungen bei Camperio wie acclene = hand S. 62 und tenebber = trac S. 71).

Auch lassen sich nach diesem Paradigma des Grundstammes leicht die andern Stämme bilden. Dabei ist nach

I) Wenn mit Yhh verbunden, kann das h der I. Silbe fortfallen; eine Verwechslung mit der 3. Person ist dann durch die Endung - h ausgeschlossen; vgl. den »Nachtrag«.

den sehr wichtigen Regeln bei Nöld. S. 202 f. zu verfahren; hier sei noch einmal darauf hingewiesen, dass Causativa und Reflexiva immer auch im Imperf. das proklitische A haben.1) Im übrigen kann man aus jenen Regeln alles für die Formenbildung Nötige ersehen. Betreffs Verba tertiae gutturalis ist nach Nöld. S. 205 zu verfahren. Von anderen unregelmässigen Verben kämen hier nur die tertiae infirmae in Betracht, und das sind, da ja o in & übergeht, im Tigre nur tertiae '. Im Perf., das in unsern Texten 1.1.2) 1.61 u. s. w. conjugiert wird, ist die 3. pers. plur.: ተለው und ተለያ zu merken; im Imperf., das im Sing. [A] + heisst, lauten dieselben Formen [A]+  $\Lambda$  und  $\Lambda$   $\Lambda$ . Das  $\tilde{e}$  in der 3 m. und 1. sing. des Imperf. (ተሉ und አተሉ) wird für Suffixanhängung als ĕy, das  $\bar{u}$  des Plur. als  $\bar{e}w$  betrachtet. Der Jussiv hat gleichfalls  $\bar{e}$ , also ATA, doch ist dies ē aus ăi contrahiert und gilt daher für die Suffixe als ăy; die 3. Pers plur. heisst regelmässig ATAO und ATAS. Imperativ TA (= TAB), T ስዮ., ተለው, ተለያ. Auch nach diesem Paradigma des Grundstammes lassen sich die Formen der anderen Stämme leicht bilden

c Am besten ist nun davon auszugehen, dass alle Verbalformen, um zur Suffixverbindung fähig zu sein, vocalisch auslauten müssen; wo die Form als solche keinen Vocal als Auslaut hat, wird mit Ausnahme der 2. Pers.

I) Dass dies A das mit dem Subjunctiv verwachsene finale A ist, wie Nöld. S. 293 vermutet, ist sehr wahrscheinlich. Im Amhar, ist es, freilich mit der I. sing. des Jussivs, schon stehend verbunden (vgl. z. B. AGD. Giorn. della Soc. Asiat. V, Favola VI Z. 8 und Guidi, Gramm. elem. Amar. § 75 a). Und ein Analogon haben wir in dem Verwachsen der Conjunction ADD mit dem amhar. Imperfect (vgl. Praet, Amh. § 227, Guidi, Gramm. elem. Amar. § 35). Ueber den Gebrauch des I-Imperfects in den andern semitischen Sprachen vgl. jetzt König in ZDMG 1897, S. 330 ff.; dieser durchgehende Gebrauch im Tigre bietet eine interessante Parallele zu dem dort Gesagten.

<sup>2)</sup> Geez 1.AD »folgen«.

plur. Perf., wenn sie mit Suffixen 1. und 2. Person verbunden wird,  $\check{\alpha}$  als Bindevocal eingeschoben, und zwar in allen Formen; er ist auch im Jussiv ganz durchgedrungen, wo ja bekanntlich das Geez noch vor Suffixen der 2. Person den consonantischen Auslaut gewahrt hat.

d Die Suffixe der 3. Person lauten nun nach den Formen, die als solche consonantischen Auslaut haben: Perf. 3. sing. fem., 3. plur. m., 2. plur. m. (in diesem Falle); Imperf. und Juss. 3. sing. m. u. fem., 2. sing. m., 1. sing., 1. plur.; Imperat. 2. sing. m., stets -ō, -ā, -ōm, -ăn (natürlich aus a-hu, a-hā u. s. w.). An das kurze ă der 3. sing. m. Perf., die auch vor anderen Suffixen zur Unterscheidung von der gleichlautenden 3. sing. m. Imperf. einen I-Laut einschiebt, werden diese Suffixe vermittelst eines y angehängt, sodass -ăyā, -ăyā, -äyōm, -äyān entstehen. Wahrscheinlich ist dies y, wie ja auch die Pluralendungen -aothund -ăß (s. Nöld. S. 293), von den Verbis tertiae entlehnt, die vielfach in die Flexion des starken eingegriffen zu haben scheinen (s. e a. E. und Anm.).

Nach der 2. sing. fem. ist ? der natürliche Träger des Vocals; so im Perf.; im Imperf. und Juss. würde, wenn die Formen vorkämen, natürlich ebenfalls mit ? angeschlossen. Die mit langem ā schliessenden Formen haben die mit U anlautenden Suffixe U, Y, UP, 12. Dabei wird, ähnlich wie beim Nomen in einzelnen Fällen, das ā zu ĕ verkürzt in der 2. sing. m. Perf. und der 1. plur. Perf.; denn diese haben eine eigene, mit n und n als Characteristicum versehene Flexionssilbe, während in Formen wie P1 (3. plur. fem. Imperf.) dies ā ja das einzige Kennzeichen der Form ist und daher auch vor U bleibt. Von der 3. plur. fem. Perf. (P1 ) liegen keine Beispiele mit Suffixen vor; doch wird auch hier das ā bewahrt bleiben. Die 1. sing. Perf. wird ganz nach äthiop. Weise behandelt.

Es bleiben für diese Suffixe noch die auf ō ausgehenden Formen: 3. und 2. plur. m. Imperf. und Juss., 2. plur. m.

Imperat. übrig. Sie haben den von Nöld. S. 294 klargelegten Umlaut, indem sie das flexivische  $\bar{o}$  der 3. Silbe als  $\bar{u}$  in die 2. ziehen, wo es, mit  $\check{e}$  zusammentreffend,  $\bar{u}$  bleibt  $(q\check{a}t\check{e}l - \bar{o}$  zu  $q\check{a}t\bar{u}l \dots)$ , mit  $\check{a}$  zu  $\bar{o}$  wird  $(q\check{e}t\check{a}l - \bar{o}$  zu  $q\check{e}t\bar{o}l \dots)$ , und dann  $-\bar{o}$ ,  $-\bar{a}$ ,  $-\bar{o}m$ , \*- $-\check{a}n$  anhängen. Bei Verbis tertiae gutturalis und tertiae 'unterbleibt der Umlaut, und man hängt wie an die 1. sing. Perf. nach äthiop. Weise an.

Die auf langes ā und ā ausgehenden Formen (2. sing. m. u. fem., 1. plur. im Perf., 2. sing. fem. im Imperf., Juss. und Imperat., 3. plur. fem. im Perf., Imperf. u. Juss.) erleiden vor diesen Suffixen keine Veränderungen; die Endung von ���ħ kann, da sie jetzt nicht mehr im Auslaute steht, auch orthographisch ihre (nicht ursprüngliche) Kürze behalten.

Von den auf  $\bar{o}$  ausgehenden Formen bleibt die 1. sing. Perf. (in dem einen vorkommenden Beispiele) unverändert, dagegen 3. u. 2. plur. m. im Imperf. u. Juss. (demnach auch 2. plur. m. Imperat.) verwandeln vor diesem Suffixe ihr  $\bar{o}$  in das ursprüngliche  $\bar{n}$  ( $\Phi$ † $\Lambda$ r +  $\ddot{b}$  =  $\Phi$ † $\Lambda$ r $\ddot{b}$ ).

Einer merkwürdigen Veränderung unterliegt die 3. plur. m. Perf. (�����); hier tritt, wohl vielleicht wieder in dem Streben, diese Form von der durch den Abfall des \$\mathcal{L}\$-Anlauts ähnlich gewordenen 3. plur. m. Imperf. zu differenzieren, ein ? auf: die Form ††\partial op wird für Suffixe der 1. u. 2. Person zu ††\partial op zu supponierende Endung, die in der alleinstehenden Verbalform vielleicht nie lebendig gewesen ist, sondern immer nur in Verbindung mit Suffixen gebildet wurde; als and ist die Perfectendung ins starke Verbum herübergenommen, aber vor Suffixen erhält sie dieselbe Gestalt wie beim schwachen.

Hiernach ist dann auch der Bindevocal ē zu erklären, der vor diesen Suffixen in der 3. sing. m. Perf. eintritt. Um von ����z »er tötet mich« die Perfectform zu unterscheiden, ist in sie aus Formen wie ���z das ē eingedrungen, daher ����z, ���ħ u. s. w.

f Einige Schwierigkeiten bieten noch die Verba tertiae infirmae. Die Verba mit Gutturalen richten sich schon in der Flexion nach äthiop. Lautgesetzen; diese sind dann auch für den Antritt der Suffixe zu beachten (Beispiele s. unter h). Inbetreff des Umlautes vgl. da. E. und Nöld. S. 294. Die Verba tertiae werden im Perf. ganz wie die starken behandelt, nur dass hier eben 2 Radicale sind, wo dort 3 sind. Sagt man prof., so heisst es hier are being liebte ihn« 1021 (6.7 = Geez 6.70); heisst es prof. so sagt man hier rop »folgten ihm« 121 (vgl. prof. 17) (vgl. prof. 17) 938 u. s. w.).

Für das Imperf. ist festzuhalten, dass die 3. m. u. 1. sing., 1. plur.(?) ihr  $\bar{e}$  in  $\bar{e}y$ , Juss.  $\bar{e}$  in ay vor allen Suffixen auflösen, die 3. fem. und 2. m. sing. nur vor Suffixen der 3. Person, während sie vor denen der 1. (wahrscheinlich auch der 2) ihr  $\bar{e}$  beibehalten. Der Imperatrichtet sich nach der 3. sing. m. Juss. Doch kommen hier auch Schwankungen vor; so scheint besonders das Verbum

I) Wohl durch arab. Einfluss (vgl. أرموز), auf den dann auch die in dem Dialekte unserer Texte gebräuchlichen Singularformen auf ā ( ١٠٠١ vgl.

رَهَى) zurückzuführen sind; Munzinger schreibt stets č.

ውና »setzen, machen« sein ē nicht gern aufzulösen; neben ለርአየክ-ም »er wird euch zeigen«  $14_{15}$  (ለርኤ = äthiop. ያራኤ oder ያርኤ) steht አወይ ከም »ich werde euch machen«  $1_{17}$ , neben ስደየና »hilf uns«  $9_{22}$  steht ይና »mache uns« Fib. S. 25 Z. 15. Das  $\bar{n}$  der 3. u. 2. plur. m. Imperf. (und Juss. des Stammes  $A_1$ ) wird vor Suffixen der 3. Person immer in  $\check{\epsilon}w$  aufgelöst, bleibt vor den andern. Auf diese Weise unterscheiden sich die Perfectformen von denen des Imperfects oft nur durch geringe Differenzen in den Vocalen:

ራተዩ (= ፊታ + ዩ)¹) »er liebte ihn« Perf. — ፊተዮ (= ፊ  $t + \bar{\sigma})²)$  »er liebt ihn« Imperf. Fib. S. 16 Z. 17 oder ተለዎ (= ተለው  $+ \bar{\sigma})$  »sie folgten ihm« Perf. — ተልዎ (= ተሉ  $+ \bar{\sigma})³)$  »sie folgen ihm« u. s. w.

g Nach den vorhergehenden Bemerkungen, die ja zur Erklärung nötig sind, ohne Anschauung aber leicht verwirren, wird eine Tabelle wohl ein anschaulicheres Bild geben. Wie oben sind alle aus Analogie mit Sicherheit erschlossenen Formen mit \* versehen; Belege für die hier von †† gegebenen Formen sollen, da sie vielleicht von einigem Nutzen sind, jedenfalls aber zur sicheren Nachprüfung dienen, im Anschlusse daran gegeben werden. Formen, von denen überhaupt keine Beispiele vorkommen, sind hier übergangen.

<sup>1)</sup> Oder  $f ata-i+\bar{u}$ . Ich möchte hierin den Anfang der Entwickelung sehen, die im Geez zu strenger Trilitteralität auch der schwachen Verba geführt hat; im letzteren ist die Stufe  $fataia+\bar{u}=f atai$  erreicht. Im Tigre ist noch  $fat\bar{a}$  für unsere Form vorauszusetzen; i tritt als Bindelaut, noch nicht als Radical ein: wir hätten somit eine Mittelstufe. Doch mag der Prozess auch anders verlaufen sein.

<sup>2)</sup> Eigentl.  $fatei + \bar{o}$ .

<sup>3)</sup> Eigentl. taleu + ō.

#### Perfectum:

| Si | ng.  | 1.                     | 2. m.         | 2. f.        | 3. m.  | 3. f.   |
|----|------|------------------------|---------------|--------------|--------|---------|
| 3. | m.   | ቀተሌኔ                   | ቀተሌክ          | *ቀትሌክ.       | ቀተለዩ   | ቀተለያ    |
|    | f.   |                        | ቀትለተክ         | ቀትለተክ.       | ቀትለቶ   | ተተለታ    |
|    |      | ቀተልከኔ                  |               | _            | *ቀትልክሁ | ቀተልክሃ   |
|    | f.   | *ቀተልከ.ኢ <sup>*</sup> ) |               |              | ቀተልክ.ዮ | *ቀተልከ.ያ |
| Ι. | c.   |                        | ቀተልከከ         | *ቀተልከከ.      | ቀተልክዎ  | *ቀተልክዋ  |
| Pl | ur.  |                        |               |              |        |         |
| 3. | m.   | ቀትለዩኔ                  | *ቀትለዩክ        | *ቀትለዩኪ       | ቀተለዎ   | ቀተለዋ    |
| 2. | m.   | ቀተልከሙኔ                 |               |              | ቀተልኩም  | ቀተልኩማ   |
| Ι. | c.   |                        | <b>41</b> ash | *ቀተልናኪ       | ቀተልንሁ  | ቀተልንሃ   |
| 3. | f. ı | ınd 2. f. plur         | . fehlen m    | it Suffixen. |        |         |
|    |      |                        |               |              |        |         |

### Imperativ:

|                | ቅተለኔ<br>ቅተሊኒ²) | <br>_ | ቅተለ∘<br>*ቅተሊዮ | ቅተላ<br>*ቅተሊያ |
|----------------|----------------|-------|---------------|--------------|
| Plur.<br>2. m. | *ቅተሉኔ          | <br>_ | ቅቶሎ           | ቅቶላ          |

# Imperfectum<sup>3</sup>):

| Sing. |               |               |                |      |                   |
|-------|---------------|---------------|----------------|------|-------------------|
| 3. m. | ቀተለኔ          | ቀትለካ          | *ቀተለከ.         | ቀትሎ  | ቀተላ               |
| f.    | *ተቀተለኔ        | ተቀተለካ         | * ተቀተለከ.       | ተቀተሎ | ተቀተላ              |
| 2. m. | <b>ተቀ</b> ተለኔ |               |                | ተቀትሎ | ተቀተላ              |
| I. C. |               | <b>እቀተለ</b> ካ | <b>ሕቀተለ</b> ከ. | እቀተ心 | እ <del>ቀ</del> ተላ |
| Plur. |               |               |                |      |                   |
| 3. m. | ቀትሉኔ          | ቀትሉክ          | *ቀትሉክ.         | ቀቱሎ  | ቀቱላ               |
| f.    | ቀትላኔ          | *ቀተላከ         | *ቀትላከ.         | ቀተሳሁ | *ቀተሳሃ             |
| 2. m. | ትቀትሉኔ         | _             |                | ተቀቱሎ | ተቀቱላ              |
| 1 0   |               | 344Ah         | *301-10        | 3070 | 3411              |

<sup>1)</sup> Mit & nach dem vorkommenden 410.2 gebildet.

<sup>2)</sup> Das Z wohl durch das vorhergehende i bewirkt (oder Druckfehler für Z? 622 hat Cop 2).

### Perfectum:

| I,      | 2. m.   | 3 m.     | 3 f.     |
|---------|---------|----------|----------|
| ቀተሴና    | ቀትሴኩም   | ቀትለዮም    | ቀትለየን    |
| *ቀተለተና  | *ቀተለተኩም | ቀትለቶም    | *ቀትለተን   |
| ቀተልከና   | _       | *ቀተልከሆም  | ቀትልክጎን   |
| *ቀተልኪና  |         | *ቀተልክ.ዮም | *ቀተልክ.የን |
| -       | *ቀተልከኩም | *ቀተልክፆም  | *ቀተልክወን  |
| ቀተለዩና   | ቀትለዩኩም  | ቀትለዎም    | *ቀትለወን   |
| *ቀተልክሙና |         | *ቀተልኩሞም  | *ቀተልኩመን  |
|         | *ቀተልናኩም | *ቀተልንሆም  | *ቀተልንጎን  |

### Imperativ:

| ቅተለና   | _ | ቅተሎም   | *ቅተለን  |
|--------|---|--------|--------|
| *ቅተለ.ና |   | *ቅተሊዮም | *ቅተሊየን |
| *ቅተሉና  | - | ቅቶሎም   | * ቅቶለን |

## Imperfectum3):

| ቀተለና         | ቀተለኩም               | ቀትሎም          | ቀተለን    |
|--------------|---------------------|---------------|---------|
| *ተቀተለና       | *ተቀትለኩም             | <b>ተቀተ</b> ሎም | *ተቀተለን  |
| <b>ተቀተለና</b> |                     | *ተቀተሎም        | *ትቀትለን  |
| _            | እቀተለ <del>ኩ</del> ም | <b>አቀ</b> ተሎም | *እቀትለን  |
| *ቀትሉና        | ቀትሉኩም               | ቀቱሎም          | *ቀቱለን   |
| *ቀተላና        | *ቀትላኩም              | *ቀተላሆም        | * ቀተላጎን |
| *ተቀትሉና       |                     | *ተቀቱሎም        | *ትቀቱለን  |
|              | *ንቀትለኩም             | *ንቀተሎም        | *ንቀተለን  |

<sup>3)</sup> Von der 2. fem. sing. u. plur. des Imperf. kommen mit Suffixen keine Beispiele vor.

#### Jussiv 1):

| 3. m.<br>f.<br>2. m.       | ፣.<br>ልቅተለኔ<br>*ተቅተለኔ<br>ተቅተለኔ<br>— | *ልቅተለካ<br>*ትቅተለካ<br>— |                                   | ልቅተሎ<br>ተቅተሎ<br>ተቀተሎ | <sup>3. f.</sup><br>ልቅተላ<br>* ተቅተላ<br>ትቅተላ<br>* እቅተላ |
|----------------------------|-------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------|----------------------|------------------------------------------------------|
| Plur. 3. m. f. 2. m. 1. c. | ልቅተሉኔ<br>*ልቅተላኔ<br>ትቅተሉኔ<br>—       | *ልቅተላክ<br>—           | *ልቅተሉክ.<br>*ልቅተላክ.<br>—<br>*ንቅተለኪ | ልቅተሳሁ<br>ተቅቶሎ        | *ልቅቶሳ<br>*ልቅተሳሃ<br>*ትቅቶሳ<br>*ንቅተሳ                    |

An die Formen der andern Stämme werden die Suffixe in ganz derselben Weise angehängt. Dabei sind nur für den Umlaut die Vocale der letzten Silbe zu beachten. Der Jussiv hat, abgesehen vom Reflexiv, in allen andern Stämmen in letzter Silbe  $\check{e}$ , das also beim Umlaut ein  $\bar{u}$ hervorruft; vgl. አግል፡ ልወጡና 811. 102 »damit sie ihn versuchten« (von ወሸነ); አግል፡ለፍጉር 911 »dass sie ihn hinausbrächten« (አፍግሬ »gehen machen«; ሬግሬ = فنجر, auch »aufgehen« 162: ጸኸይ:ከምፌባረት:ዶል »als die Sonne aufgegangen war«2)). Im Reflexivstamme aber z. B. 376: ልተሳሎም (T<sub>3</sub>) »dass sie ihn begrüssten« 15<sub>18</sub>; das Causativ davon (አተቀተለ) hat wieder ĕ: አግል፡ለትአክዎ 32 »dass sie ihn schlecht machten« (ኢትአክ = ኢታኬ bei Munzinger s.v.). Das Imperf. weicht nur im Reflex. vom Grundstamme ab, wo es auch ă hat; so Athh I13 »dienten ihm«; Ath 79 536 »redeten es«.

h Auch nur in den vom Umlaut betroffenen Formen weichen die Verba tertiae gutturalis ab. Von & 7 n » öffnen«

<sup>1)</sup> Von der 2. fem. sing. u. plur. des Juss. und von den Suffixen der 3. fem. plur. (-an) kommen keine Beispiele vor; doch sind die Formen alle leicht zu bilden.

<sup>2) »</sup>Untergehen« heisst わナ (vgl. パコ in demselben Sinne); 192 名 'ガル・オナ »als die Sonne unterging«. 入す »als« vgl. Anm. zu § 5 b.

### Jussiv1):

| 1.      | 2. m.           | 3. m.          | 3. f. |
|---------|-----------------|----------------|-------|
| *ልቅተለና  | ልቅተለኩም          | ልቅተሎም          |       |
| *ትቅተለና  | *ተቀተለኩም         | *ተቀተሎም         |       |
| ተቅተለና   | _               | ナサナヘック         |       |
|         | እቅተ <b>ለ</b> ኩም | *አቅተለ•ም        |       |
| *ልቅተሉና  | *ልቅተሉኩም         | ልቅቶሎም          |       |
| *ልቅተላና  | *ልቅተላኩም         | *ልቅተሳሆም        |       |
| * ትቅተሉና |                 | *ተቀቶሎም         |       |
|         | *ንቅተለኩም         | ን <b>ቅተ</b> ሎም |       |

würde Imperf. 3. plur. m. **Lin**, 2. pl. m. **Lin**, Juss. **Arin** und **Lrin** lauten (Nöld. 295), Imperat. 2. plur. m. **Fin**. Für die Anhängung legt man die ursprüngliche Form \***Lin** bezw. \***Arin** oder **Fin** (Imperat.) zu Grunde. Vor Suffixen der 1. und 2. Person erleiden sie keine Veränderung, mit denen der 3. werden sie auf äthiop. Weise verbunden.

Beispiele: 3. plur. m. Imperf.: ፈርህዎ 11<sub>18</sub> »fürchten ihn«; **ገዝአዎም** 10<sub>42</sub> »beherrschen sie«.<sup>3</sup>)

- 2. plur. m. Juss.: h. thcop 939 »hindert ihn nicht«.
- 2. plur. m. Imperat.:  $\P$ 1  $\Pi$ 9  $\Pi$ 02 »löset ihn«.  $\Pi$ 9 »bringet ihn«  $\Pi$ 9  $\Pi$ 9 dagegen »sie brachten ihn«  $\Pi$ 9  $\Pi$ 9 u. s. w.
- i Ein Paradigma für die Verba tertiae 'auszuführen ist nicht nötig; die Belege unten genügen. Ich führe daher für die im Paradigma gegebenen Formen nun Belege aus den Texten auf:

Perfect.

3. m. sing.: ላእኬኔ 937 »hat mich gesandt«; ዳሰሴኔ 531 »hat mich berührt«. — ረክቤክ »hat dich gefunden«

<sup>3)</sup> Zum Stamme 711 vgl., was Nöld. in seiner Besprechung von DE VITO's Tigriña-Lexikon Gött. Gel. Anz. 1897. No. 1. S. 19 sagt.

 $\psi$  32<sub>5</sub> (Fib. S. 32);  $\psi$  hh \*hat dir gegeben \* 11<sub>28</sub>. — hthe \*hat es geschrieben \* Evang. S. 3 (Ueberschr.); hhe \*hatte ihm gesagt \* 14<sub>72</sub>. ) — \*half \*pries sie \* Fib. S. 16 Z. 15;

<sup>1)</sup> Hier sei mir gestattet, zu dem von Nöld. S. 299 über 11 Gesagten noch einiges hinzuzufügen. Nöld, weist dort die Form (h) als Perf. nach - dass allat aber nicht hierher gehört, ist oben § 5 b gezeigt - und meint (Anm. 1), die Persectsuffixe müssten fach, fache beissen. Diese kommen nun wirklich vor. Da anderseits aber auch die Imperfectsuffixe vorkommen, müssen wir, glaube ich, zwei verschiedene Formen fin unterscheiden. Das eine ist »eine regelrechte Perfectform mit Ausfall des h« (Nöld.). Mit dementsprechendem Perfectsuffix kann ich ausser har noch han 167 belegen. Dies Perfect wird dann auch meist in rein perfectischem Sinne gebraucht (»hat, hatte gesagt«), wofür auch Participialconstructionen stehen können (1118:21 u. s. w. s. § 5 b). Demgegenüber steht das zweite 64 (in unseren Texten sehr häufig) meist in aoristischer Bedeutung (»er sagte«); es ist der Ersatz für das im Tigre verlorene äthiop. Ch und wahrscheinlich direkt dem alten Perfect entlehnt. Mit Imperfectsuffixen aber have, have (passim), have (166), worin sich das alte P.A. v. u. s. w. reflectiert. Aus diesen könnte immerhin A. »er sagte« als suffixlose Form abstrahiert sein. Dieser Aorist wird weiter conjugiert ተቤ (mit Suffixen ቴሎ, ቴሳ), አቤ und diese Formen werden dann wahrscheinlich auch als 2. und 1. Person des Perfects (b) gebraucht (z. B. mit 372, das sonst immer das Perfect hat, Fib. S. 25 ult. 33276 »indem du sagst«). Im Plur. 3. m. tritt dann wieder das Perfectum ein: በአመ- »sie haben gesagt« und »sie sagten«, und zwar auch mit Suffixen ቤላዎ z. B. 637 »sie sagten ihm«, ቤላዎም 216 »sie sagten ihnen«. Für die 2. u. I. Pers. Plur. fehlen mir Beispiele. Neben diesen beiden, wenn ich so sagen soll, Tempora steht natürlich noch das regelmässige Imperfect mit präsentischer und futurischer Bedeutung, das ልብል, ተብል, አብል, Ann u. s. w. (Jussiv A. (1 A), Imperat. (1 A) lautet und regelmässige Imperfectsuffixe hat (Ann »er sagt ihm«; hanh 211. 925 u. ö.; ha ለኪ. 541; አብለኩም 328 u. ö.; ልብሉኔ 827). Danach ist auch C. Ross. l. c. S. 6 in No. 3 AAA lebel zu schreiben (wo ich statt At-270 auch AT-27H schreiben würde). Wir haben also: Geez AIIA, AIIA (selten) = Tigre βΛ, βΛβ; Geez ββ, ββΛο = Tigre βΛ, βΛο; Geez LAA, LAA Tigre AAA. AAA. Das Causativum (vgl. z. B.

UNS »gab ihr«  $6_{28}$ . — hguag »hat uns gelehrt« Fib. S. 23 Z. 19. — hhhhg »hat euch geboten«  $10_3$ . — hhhg  $10_4$  »hat sie verkürzt«; hhg  $10_5$  »hat sie ergriffen«.

- 3. f. sing.: ዓምስተኔ  $\psi$  51 $_5$  (Fib. S. 30) »concepit me«. አድኻታተስ 10 $_{52}$  »hat dich gesund gemacht«. ካየየተስ.  $_{534}$  »hat dich geheilt«. ወይቶ  $_{532}$  »hat es gethan«; ተሆናበቶ  $^{1}$ )  $_{62}$  »ist ihm gegeben«. ሀብታ  $_{628}$  »sie gab ihr«.
- 2. m. sing.: ኻደባከኔ 1534 »hast mich verlassen«. ረገምከሃ 1121 »hast sie verflucht«. ዓቀብከና Fib. S. 25 Z. 10 »hast uns behütet«; ሀብከና ibid. Z. 20 »hast uns gegeben«. ሰበርከጎን ψ 518 (Fib. S. 31) »hast sie zerbrochen«.
  - 2. fem. sing.: ፈመቅኪዮ 6<sub>23</sub> »du hast es gebeten«.
- 1. sing.:  $\hbar \mathbf{G} \mathbf{C} \mathbf{h} \mathbf{h}$  Fib. S. 19 Z. 4. 5 »ich habe dich hinausgeführt«.  $\mathbf{OP} \mathbf{h} \mathbf{h} \mathbf{P}$  10 20 »ich habe es (sc. das Gebot) gehalten«; "hah  $\mathbf{P}$  Jes 58 (Fib. S. 27) »ich habe es auserwählt« (128 Geez; in Jes 58 ist auch "hah  $\mathbf{P}$  statt "i  $\mathbf{AP}$  zu lesen).
- 3. m. plur.: ሰአለዎ 410 »fragten ihn«; ቀተለዎ 931.
  125.8 u.ö. ረአዋ Fib. S. 17 Z. 14 »sahen sie«; ረምቀዋ
  Fib. S. 16 Z. 9 »baten sie«. ዓንበዩና Fib. S. 23 Z. 25
  »haben uns Unrecht gethan«.²) ነስአዩኩም »haben euch

ተብል Fib. S. 16 Z. 7: በህ: ተብል »sie erfreut«, von ባህ: ቤላ »sich freuen«) und das Reflexivum (ተተበሀል Fib. S. 16 Z. 6 »sie wird genannt« und ተበሃለት 1314 »sie ist genannt«) sind dem Geez noch ganz ähnlich.

<sup>1)</sup> UN »geben« wird in manchen Formen wie med. i behandelt, vgl. USA »er giebt« (Fib. S. 22 Z. 11), USA (1033 USA), USAS Part. u. s. w. Man sieht auch hier wieder die flüssige Natur der schwachen Consonanten (oder Halbvocale).

<sup>2)</sup> Dieselbe Wurzel, die sich durch ihr  $\gamma$  hier als ursprünglich erweist und zu deren Bedeutung arab. کجب V »bestricken, betrügen«(?) zu vergleichen ist, wurde später noch als Fremdwort herübergenommen (mit  $\chi$ ); D'ABBADIE hat (Anh. zu DILLM., Lex. col. 60)  $\chi$  »plut«, und in unsern Texten kommt öfters  $\chi$   $\chi$  (so  $\chi$ ) in der Bedeutung »sich wundern« vor.

genommen« und UNPh.p »haben euch ausgeliefert« 1311.

- happ 216; hepp 613 »haben sie geheilt«.

- 2. m. plur.: ኢጳበጥከሙኔ 1449 »habt mich nicht ergriffen«. ኢአመንከዋ 1131 »habt es nicht geglaubt«. ወይስተማ 1117 »habt es gemacht«; ኢአመርከማ 413 »habt es nicht verstanden«.
- 1. plur.: **ዐንብናካ** Fib. S. 25 Z. 22 »wir haben gegen dich gesündigt«; ተሉናካ 10<sub>28</sub> »wir sind dir gefolgt«. ሰማዕንሁ 14<sub>58</sub> »wir haben es gehört«; ከራዕንሁ 9<sub>38</sub> »wir haben ihn zurückgehalten«; ትከበተንሁ Fib. S. 25 Z. 19 »wir haben es empfangen«.¹) ተከበተንሃ Fib. 26 Z. 6.

k Imperativ.

2. m. sing.: ኻብሪኔ »verkünde mir« (حَبْر) und አምሀሪኔ  $\psi$  254 (Fib. S. 29); አልጽኻኔ  $\psi$  512 (Fib. S. 30) »reinige mich«.²) — Դቀሎ »reiss ihn aus« Fib. 18 Z. 2 u. 7 (aber ታቀለዩ Z. 3 »riss ihn aus«). — ቅሪጫ  $9_{43}$  »schlag sie ab«; ምደጓ  $3_5$  »strecke sie aus« (aber መመደያ = măddǎyā »und

ו) D'ABBADIE hat (l. c. col. 57) ተቀበተ »alla au devant de q'un pour le recevoir« mit ф. Wenn diese Schreibung die richtige ist, so wird der Stamm zur Wurzel עבר zu stellen sein; vgl. אָבר, הַבּישׁ, יבּישׁ, יבּישׁ, עבר עבר עבר אַר ", während unsere Texte לד" haben. Vielleicht ist die Variante nur orthographisch, so dass beide den Laut ä ausdrücken sollen; andernfalls ist die Trübung & durch nachlässige Aussprache, die durch die Accentstelle begünstigt war, entstanden.

<sup>2) \$\</sup>lambda X \cdots\$ "rein sein" ist Geez \$\lambda X \cdots\$, amhar. \$\lambda\$ mit Wechsel der Liquiden. Derselbe Wechsel findet statt bei \$\lambda T \tau \text{, mo } \text{"regnen", die nach Munzinger 1. c. col. 41 neben einander vorkommen, \$\lambda J \text{"po } \text{"Regnen" Regen" (CAMPERIO S. 111. 172), wofür Munzinger \$\lambda J \text{"po } \text{ hat, } = \text{Tha HGP} (DE VITO, \text{Vocab}. S. 98), ferner in \text{selām} (BEURM.-MERX S. 8) = \text{Lim}, und in \$\text{ G72} \text{ (D'Abbadie 1. c. col. 64: prép. entre) "Spaltung" vgl. \$\text{ hat: } \text{ G72: 116. Matth 6} \text{ (Fib. S. 24), \$\text{ G72: hat: } \text{ 114. das zu } \text{ (bei Munzinger auch als Fremdwort im Tigre \$\lambda \text{ AC} \text{ 2)} \text{ zu stellen ist. } \text{ Die tigrinische Genetivpartikel } \text{ rechnet dagegen Praet. (Tha S. 230) nicht hierher, sondern hält sie für ein Demonstrativum } \text{ .}

er streckte sie aus« ibid.). — ንድአና 5<sub>12</sub> »schicke uns«; ሀበና »gieb uns« 10<sub>37</sub>, Fib. S. 23 Z. 24. — አስአለማ 5<sub>19</sub> »verkünde ihnen« (Munzinger s. v. hat አሳለ »avertir«).

- 2. fem. sing.: Cop 42 6 22 » bitte mich « (s. S. 212, N. 2).
- 2. m. plur.:  $\Pi \Lambda^p$  14<sub>14</sub> »saget ihm« ( $b \check{a} l \bar{b} + \bar{b}$ ); **XIA** 14<sub>44</sub> »ergreifet ihn«.  $U \Pi$  5<sub>43</sub> »gebt ihr«.  $U \Pi J^p$  6<sub>37</sub> »gebt ihnen«.

### 1 Imperfect.

- 3. m. sing.: ልተሰብተኔ 9<sub>37</sub> »nimmt mich an«; ለከብረኔ »ehrt mich« (Caus. von ከብረ, vgl. Geez u. رخبی) 7<sub>61</sub>, Mt 15<sub>8</sub> (Fib. S. 24). ልብለት »sagt dir« 14<sub>14</sub>. ወቅቦ ፡ ዓላ 6<sub>20</sub> »hütete ihn«; ለረክሶ 7<sub>20</sub> »verunreinigt ihn«. ለድኽና 8<sub>35</sub> »rettet es«. ልብለና 11<sub>31</sub> »wird uns sagen«; ሀይበና Fib. S. 22 Z. 11 »giebt uns«. ለጠምቀኩም 1<sub>8</sub> »wird euch taufen«; ልብለኩም 11<sub>3</sub> »wird euch sagen«. ለቀርአም ፡ ዓላ 4<sub>2</sub> »predigte ihnen«; ቤሎም »sagte ihnen« (s. o.) 1<sub>17</sub> 3<sub>8</sub> u. ö. ቤለን 16<sub>6</sub>; ኢልካዊረን 13<sub>20</sub> »sie nicht verkürzte«.
- 3. fem. sing.: かかかわ 9<sub>43·45</sub> »führt dich irre«. たか 7<sub>28</sub> »sie sprach zu ihm«. — ナかか Mt 22<sub>39</sub> (Fib. S. 20) »gleicht ihr«; よん 6<sub>24</sub>. — ナムにカチ Fib. S. 16 Z. 7 »erfreut sie (eos)« (Caus. zu ムにん シシ).
- 2. m. sing.: ተንቅበኔ  $\psi$  32 $_6$  (Fib. S. 32) »du behütest mich«. ተብለደ/ሌት 10 $_{18}$  »du sagst zu mir«. ተትዕበ ሃሴት  $5_{35}$  »du belästigst ihn«.  $^1$ ) ትንድቃ  $15_{29}$  »du baust sie auf«. ኢተተዮምተና Jes  $58_3$  (Fib. S. 27) »du siehst uns nicht an« (ኢትዴምተ das Caus. zu einem von ተመተ abgeleiteten \*ተዴምተ).
- 1. sing.: አብለካ[ሃሌከ] 2<sub>11</sub>. 9<sub>25</sub> u. ö.; አምክለካሃሌከ 5<sub>7</sub> »ich beschwöre dich«. — አብለኪ/ሌከ 5<sub>41</sub>. — አምርሃሌከ

<sup>1)</sup> አትዕበ Causat. zu \*ተዕበ = تَعْبُ »müde sein«; auch das Substantiv ተዓብ = تَعْبُ kommt in unsern Texten öfters vor; z. B. ምን: ተዓብ: ተዓትበኔ ψ 32 8 (Fib. S· 32) »du behütest mich vor Not«.

 $\psi$  513 (Fib. S. 30) »ich kenne es«. — አጠማታ 1039 »ich werde sie (d. h. mit ihr, sc. der Taufe) getauft werden«. አጠም ተኩምሃሌት 18 »ich taufe euch«. — እንድአም 83 »ich schicke sie«.

- 3. fem. plur.: ኢላፌሮካኔ Coh 12, (Fib. S. 18) »sie (ዓምታት die Jahre) erfreuen mich nicht«. ተልያሁ፡ · · · ዓለያ 1541 »sie (አንስ die Frauen) folgten ihm«.
- 1. plur.: ንካምደክሃሉና Fib. S. 25 Z. 9 »wir preisen dich«; ንሪምቀክ 10<sub>85</sub>. Fib. S. 25 Z. 11 »wir bitten dich«. ንሬምቆ Luc 11<sub>9</sub> (Fib. S. 23) »wir bitten es«. ንመስላን ሉና 4<sub>80</sub> »wir werden es vergleichen«.

m Jussiv.

- 3. m. sing.: ልአመር <sub>724</sub> »er kenne ihn«; አባል። ለር ከሱ <sub>715</sub> »dass es ihn beschmutze« (Causativ). — ልክደጋ 10<sub>4</sub> »er lasse sie (eam)«. — ኢላለክተኩም 13<sub>5</sub> »verführe euch nicht«; ኢልርክበኩም 13<sub>36</sub> »finde euch nicht«. — ል ልአካም 3<sub>14</sub> »[dass] er sie aussende«.
  - 3. fem. sing.: አማል:ተቀተው 6,9 »damit sie ihn töte«.
  - 2. m. sing.: ተልጽኽኔ ፣40 »du mich reinigest«; ኢተ

<sup>1)</sup> Fib. S. 19 Z. 2 ist auch por geschrieben.

ጅርበኔ 57 »du mich nicht quälest« (Causat. zu ጀርብ »leiden«). — ተዕቀበና Fib. S. 26 Z. 3. — ኢተምልክም Fib. S. 19 Z. 9 »verehre sie nicht«.

- 1. sing.: አሃበኪ 6<sub>23</sub> »ich will dir geben«. አግል። አስአለኩም 11<sub>29</sub> »ich will euch fragen«.
- 3. m. plur.: ልዕቀቡኔ  $\psi$   $_{25_{21}}$  (Fib. S. 30) »mögen mich behüten«. ሕፃል፡ ልቅቶሴ»  $_{14_{55}}$  »damit sie ihn töteten«;  $\mathbf{ACP}$   $\mathbf{\Phi}$   $_{5_{17}}$  »sie ihn bitten«; für die anderen Verbalformen im Jussiv s. Belege S. 214 am Ende von g. ሕፃል፡ ሊብ ሴዎ  $_{12_{38}}$  »dass sie ihnen sagen« (ሲብሎ  $_{+}$   $_{\delta m}$ ; ሲብል »er sage« ist nach Analogie der Verba primae ' [ሲ.ኤ. »er thue«  $_{9_{3}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{10_{36}}$ ;  $_{$ 
  - 3. fem. plur.: みんかい・16, »[dass] sie (f.) ihn salbten«.
- 2. m. plur.: አግል፡ ተጽነጡሪ 1448 »dass ihr mich ergreift«. Andere Formen s. bei Verb. tert. ' (unten) und tert. gutt. (oben h).
  - 1. plur.: ንቅተሎ 12, »wir wollen ihn töten«; ንንቀሎ

<sup>1)</sup> Auch in der 2. (vgl. tal Fib. S. 25 Z. 11) und 1. Person findet sich dies i und zwar bei Verben med. O und & und bei 64, die im Jussiv zweisilbig werden; es liegt hier das Streben vor, die als zu leicht empfundene Form durch den langen Vocal schwerer zu machen und so einen Schein von Triliteralität zu erwecken (vgl. Hebr.). So entstehen Formen wie too + 34 »sie sterbe«, A.S.C 655 »[dass] sie tragen«, A.S.C 1238 •[dass] sie herumgehen« (zu דוך, , ל, ein Stamm, der im Geez nicht vorkommt - denn AC und Loc sind Fremdwörter -; im Tigre auch die Präpos. ደጥር und አት:ድጥር »ringsum«) von Verbis mediae መ; und Formen wie 220, A. Tan (611 »soll besser sein«), A.69° (Fib. S. 20 Z. 2 »sei lang«) u. ä. von Verben med. . Das i hat in I. Silbe gar keine wurzelhafte Berechtigung; auch an einen Parallelstamm primae ist nicht zu denken, da in der 2. Silbe ū und i bleiben. Es hat eine direkte Herübernahme stattgefunden wie bei den Perfectendungen and und ag. Vereinzelte Formen ohne i sind z.B. 37, 637; hs. hah 1051 wich dir thue«. Es liegen hier wohl keine orthographischen Varianten, sondern wirkliche Nebenformen vor.

Fib. S. 17 Z. 11 »wir ihn ausreissen«; aber vom Causat.  $\ref{F-0}$   $\ref{G-0}$  9  $\ref{G-0}$  »wir ihn hinaustreiben«. —  $\ref{F-0}$   $\ref{G-0}$  9  $\ref{G-0}$  »wir wollen ihnen geben« (bei  $\ref{F-0}$  tritt im Juss. nie ein  $\ref{G-0}$  vor; die kurze Form  $\ref{G-0}$   $\ref{G-0}$   $\ref{G-0}$  u. s. w. ist durchweg gebräuchlich).

n Belege für die abweichenden Formen der Verba tertiae gutturalis sind schon oben unter h gegeben. Hier wird es vielleicht manchem willkommen sein, das oben S. 210 f. über die Verba tertiae 'Gesagte durch ein paar Beispiele zu illustrieren.

Imperfect.

- 3. m. sing.: ATARHYA 10<sub>49</sub> »er ruft dich«. LTP-Fib. S. 16 Z. 7; ATBR 3<sub>2</sub> »er heilt ihn«. TAR 15<sub>42</sub> »er folgt ihr« (TAR hiesse »er ist ihr gefolgt« oder »sie (f.) sind gefolgt«). LTARG 9<sub>38</sub> »er folgt uns nicht« (TAG ibid. ist Perf.). ACARHP 14<sub>15</sub> »er wird euch zeigen«. Ueberall wird ē in ey resp. ay aufgelöst.
- 2. m. sing.: ተበፌሂሃሴት 1430 »du wirst mich verleugnen« (vgl. auch Jussiv).
- 1. sing.: \hathatten 111 \rightarrow ich liebe dich«. \hathatten 1039 \rightarrow ich werde ihn (\hat{RPh} \rightarrow Becher« als Feminin. gebraucht) trinken«. Statt \hathat{DShP} 18 (s. o. S. 211) würde man nach Analogie der andern Formen \hathat{DSPhP} erwarten; aber mit diesem Suffixe finde ich sonst kein Beispiel.
- 3. m. plur.: haz Fib. S. 19 Z. 11 »sie hassen mich«.")

   ħh 137. 332 »sie suchen dich« (zu ħh vgl. Nöld. S. 299).

   AChP 1326 »sie werden ihn sehen« (= ACh [Geez CChr] + ō); Ath1P 536 »sie reden es«. hCPT: 7

  ho 6<sub>56</sub> »sie brachten sie (eos) herunter« (h. hier immer transit. = h. bei Munzinger »descendre«; für letzteres steht in unsern Texten †h.).

<sup>1)</sup> Dagegen ist አብዮኔ ψ 2519 (Fib. S. 30) wohl Druckfehler für አ በዮኔ = አበው + ኔ, also Perfect (die amh. Vorlage hat ጸልተውናል).

- 3. fem. plur.: ተልያሁ። ሳለያ 1541 »sie (f.) folgten ihm« (Perf. ተለያሁ!).
  - 2. m. plur.: ተግሀዋሃሴከ-ም 146 »ihr betrübt sie (eam)«.
- 1. plur.: ንስአዮ Eph 320 (Fib. S. 25) »wir erwarten es« (ሰአ, bei Munzinger col. 21 »s'attendre« wird wohl ein echt abessin. Wort sein, das sich von شاء schon durch

sein ? an dritter Stelle abhebt; oder ist es = ﴿ يَسَالُ

Jussiv.

- 3. m. sing.: ልትለየኔ 8<sub>34</sub> »er folge mir«. ኢልፍለዮ 10<sub>9</sub> »er trenne es nicht«.
- 2. m. sing.: ተፍተዮ 1233 »du ihn liebest«. ኢተደያ Fib. S. 19 Z. 14 »mache sie nicht«. አማል: ተብይና 124 »damit du uns vernichtest« (Causat. von በዓ); ኢተአቲና Fib. S. 23 ult. »lass uns nicht kommen«.
  - 1. sing.: አባል፡ አርአዮ 1215 »damit ich ihn sehe«.
- 3. m. plur.: ለብድዎ 36 »sie ihn vernichten« (Causat.); ሊደዎ Fib. S. 17 ult. »sie ihn machen«.
- 2. m. plur.: ተስንዎም 147 »ihr ihnen Gutes thut« (ተ ስጐ + ōm, von አስና (Munzinger አሥኔ), Causat. zu ሰና, Geez ሥነያ).

Imperativ.

- 2. m. sing.:  $\uparrow \Lambda \ref{1}_{2_{14}}$ .  $10_{2_{1}}$  »folge mir«.  $\lambda \Lambda \ref{1}_{8}$   $\psi$  51<sub>18</sub> (Fib. S. 31) »thue ihr Gutes«.  $\lambda \ref{1}_{8}$  9<sub>22</sub> »hilf uns«;  $\ref{1}_{8}$  Fib. S. 25 Z. 15 »mache uns«.
- 2. m. plur.: **†\DP** 1413 »folget ihm«; **†\DP** 1049 »rufet ihn«.
- § 7a Die Objectsuffixe werden naturgemäss überall da gebraucht, wo das Verbum im Tigre eine nominale Ergänzung durch ein direktes oder indirektes Object verträgt. Für das direkte Object, oder wie wir sagen, den Accusativ sind unter den Belegen für die Verbalformen viele Beispiele zu finden. Hier mögen noch erwähnt sein:

ስምሀር ፡ አግል ፡ ልልአካም 314 »und er machte die Zwölf [dazu], dass sie bei ihm wären und dass er sie, damit sie lehrten, aussende«: ናይ፡ ሰምበት፡ ምዕል፡ ነስስብ፡ አባል፡ ትቀ ድሶ Fib. S. 10 Z. 17 »denke an den Tag des Sabbaths. 1) damit du ihn heiligest«: ምን፡አስ-ይ፡ተሉ። ዓቀብስና Fib. S. 25 Z. 10 »vor allem Bösen hast du uns behütet«. Alles bei rein transitiven Verben; so ist auch Konnen« transitiv: ምና፡ ኢንደቅበ፡ ወጠኔ Fib. 25 Z.13 » aus einer Versuchung, die wir nicht [besiegen] können«. Manche werden auch doppelt construiert, wie 49°4 »jemanden bitten« (s. oben Beispiele mit Accus.) oder »zu jemand beten«. Eine Art doppelten Accusative liegt z. B. vor in angover: all h: Shill Fib. S. 16 Z. 15 » und der Arme segnete sie (dankte ihr) viel«, wo all'h ein Accus. des Inhalts wäre. Für unsern Sprachgebrauch befremdlich, sind auch die Verba der Bewegung transitiv (wie im Arab.), und man sagt ohne Weiteres: መሳበጽ ካዩ 656 »und wer zu ihm kam« oder: መ ናይ፡ ብዙ ክ፡ ማይ፡ ው ኪዝ፡ ሴማ፡ ኢብጽ ክ ψ 325 (Fib. S. 32) »und der Strom grossen Wassers wird durchaus nicht (han »nichts« s. § 18c) zu ihm gelangen«. So auch ang የ-ም 648 »er kam zu ihnen«; ኢልምጻአኩም 1388 »er komme nicht zu euch«. In letzterem Falle werden aber auch Präpositionen wie ht (s. § 8b) gebraucht.

<sup>1)</sup> Oder, wie man nach dem Verständnisse der Tigre-Leser richtiger übersetzen müsste, »Sonntag«. Die abessin. Christen feiern bekanntlich den Sonnabend und Sonntag; letzterer aber ist der eigentlich christliche Feiertag und heisst daher Λλιτ και ἐξοχήν (s. Isenberg, Dict. of the Amhar. Lang. p. 58; de Vito, Vocabol. della Ling. Tña p. 43), in unsern Texten Ληνητ, oder er wird als »grosser Sabbath« besonders hervorgehoben: sambata guddà bei sämtlichen Gallastämmen (s. CECCHI, Fünf Jahre in Ostafrika, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.), und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.), und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Ληνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Δηνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Δηνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Δηνητικα, übers. von Rumbauer. Leipzig 1888, S. 265 f.) und sambatabbai (Δηνητικα, übers.

b Für das indirekte Object, wo wir den Dativ gebrauchen, stehen vielfach auch blosse Verbalsuffixe, doch können hier auch Verbindungen mit ha" und haa'

<sup>1)</sup> Ueber die Entstehung dieses viel gebrauchten, rätselhaften Wortes sei es mir gestattet eine Vermutung auszusprechen. Ich möchte es in 30 + A trennen und es ähnlich erklären, wie MORDTMANN kürzlich das in den südarabischen Inschriften oft vorkommende an sehr überzeugend gedeutet hat. Er sieht in an das äthiop. 11 und in dann etwa die Conjunction anna und übersetzt »demgemäss, dass«. Wir hätten dann im tigrischen 398 das finale Correlat zu jenem Ausdruck und könnten wörtlich übersetzen 初: A »demgemäss, damit« (vgl. das syr. , 山). Die Accusativendung & fällt im Tigre fort, und die Reduzierung des & zu & müsste durch den häufigen Gebrauch erklärt werden. Es kann natürlich zunächst nur als Conjunction gebraucht sein und zwar, um das mit dem Jussiv verwachsene finale & zu verstärken. Von diesem Gebrauche aus wäre 394 dann auch zur Präposition geworden und hätte so die ganze Function des verloren gegangenen A eingenommen. Einige Beispiele mögen hier noch angeführt sein. Als finale Conjunction, als welche wir es schon öfters hatten, steht es z. B.: ገብሩ ፡ ንድአ ፡ ፍሬ ፡ ጀበብ ፡ ምን ፡ ዕቀበት ፡ አግል ፡ ልንሰሽ 129 »er schickte seinen Knecht, damit er die Frucht des Weinberges von den Hütern hole«, ferner fast regelmässig nach den Ausdrücken አምበታ »fing an«, ደቀበ »konnte«, ከዘ »wünschte« u. s. w., selten nach ኻድጋ (አባያምዬ : ሕባዬ : ልፍፋክ : ኢትክደባ ψ 252 »lass nicht zu, dass meine Feinde sich über mich freuen«), das meist wie nur einzelne andere Verba den blossen Subjunctiv hat; vgl. noch Ablb : 9"3"h ?" (so ist wohl zu lesen) Fib. S. 18 Z. 12 »wenn sie aufhört zu wachsen«; ውሳደ: ምን: ቀደም: ልደነበ: ሽደጊ 727 »lass zuerst die Kinder satt werden«. Ferner kann 37A beim unabhängigen Jussiv stehen: 27.8 ም: አብ: ገበይከ: አግል: አምሀር ψ 5113 (Fib. S. 31) wich will Irrende in deinem Wege unterrichten«; in diesem Falle ist aber der blosse Jussiv viel gebräuchlicher (vgl. η; η, β, 1017; η; λισφ 624; auch concessiv: ሰን: ልግባት: ማ : አበ-ይ Coh 1212 [Fib. S. 18] wes mag gut sein oder schlechta). Die Präposition 398 ferner wird genau wie das äthiop. gebraucht, zunächst in 378 27. 113 »wozu, warum« = äthiop. 1937: für den einfachen Dativ: ረሕስከ: አማል : ተሽ : አርኤ 144 »zeige dich dem Priester«. Sehr beliebt ist es, wie im Geez, das durch Suffix am Verbum ausgedrückte determinierte Object wieder mit 778 aufzunehmen: እግል : ዋልደታ : ብዙ ክ : ተራር ከም ፡ . . . ዓለት Fib. S. 16 Z. 7 >sie

stehen; so bei »sagen« (ቤላ), »geben« (ሀባ), »scheinen« (መስላ). Bei letzterem wird unterschieden zwischen der Construction mit Objectssuffix, in der es »scheinen« bedeutet: ሚ: መስለጉም 1464 »was dünkt euch«; መስለጉም Mt 67 (Fib. S. 24) »es scheint ihnen = sie glauben«; und der mit አል, in der es »gleichen« heisst: አንተን፡ ሂዩ፡፡ አ ዋልደ፡፡ አብ፡ መ-ዳይ፡ ሰኔተ፡ አላ፡ ምሰላ፡ ካቅ፡ መመሪ-ት፡፡ ፍተያ። Fib. S. 16 Z. 10. 11 »Auch ihr Mädchen, gleichet jener im guten Handeln, liebet Wahrheit und Arbeit!«; አለምም፡ ኢትምስለ፡፡ Mt 68 (Fib. S. 24) »gleichet ihnen nicht!«.

#### Mittelbare Suffixe.

erfreute ihre Eltern (plur. zu ዋልድ s. S. 202, N. 1) sehr«; አማል፡አማ፡ተለ 6<sub>24</sub> = Geez: ለአማ፡ተቤላ; ወልዳ፡፡አባላ፡ ደኽፌ 14<sub>61</sub> »der Sohn des Gepriesenen« (Geez: ወልዳ፡ለዘ፡\*ተድኅረ) u. s w.

I) Vielleicht ist hier aber auch — zumal des anlautenden Vocals wegen
 — (1) und J zusammengeflossen.

<sup>2)</sup> Die Formen -illä, -ilkā, -ilkī, -illū, -illā, -ilnā, -ilkum, -illom, -illän sind auch in's Bilin übergegangen und werden dort hauptsächlich für den Dativ gebraucht (s. Reinisch in Sitzungsber. d. Wien. Akad. d. Wiss. 99, Wien 1882, S. 618).

euch«; ኢተስገድ: አሎም Fib. S. 19 Z. 9 »bete sie nicht an«; ራት ከአለማ። ያላ 15g »er gab ihnen frei« (ዎሮ:አውር »einen Gefangenen«); vorangestellt: わいい Fib. S. 16 Z. 4 »gleichet ihr« (vgl. auch § 7 b a. E.). Dieses dativische Object kann auch durch has wieder aufgenommen werden (s. o.); so: እግል ፡ አምና ፡ ላው ኃት ፡ ወስብ ፡ ለተፈቴ ፡ ልብ ፡ ዓ ለተአባ Fib. S. 16 Z. 13 »Amenā hatte (der Amenā war) ein mitleidiges (vgl. Geez 17A1) und menschenliebendes (welches Menschen liebt) Herz«. Ohne hah ist in der Art eines casus pendens vorausgestellt: PC: 1993: hp ማዒል ፡ ለልተበኃል ፡ አኩይ ፡ አደብ ፡ ዓላአሎ Fib. S. 16 Z 19 »ein Knabe, der Isma'îl hiess, hatte (ihm war) eine böse Gewohnheit«. Ueberall ist hier die Bedeutung eine dativische; doch in einem Falle hat sich für ha + Suffix eine accusativische Bedeutung festgesetzt, wo es nämlich, mit dem Relativpronomen & verbunden, vorausgesetzt wird. Darüber s. u. § 16 d 3.

b Aehnlich werden auch die Suffixe, mit der Präposition hi! verbunden, an das Verbum gehängt; doch gilt dies nur vom entfernteren Object, namentlich bei Verben, die eine Bewegung oder ein Handeln gegen jemanden bedeuten. Wie im Geez (Dilli., Gramm. S. 315) scheint es manchmal nur eine Art der Umschreibung des Accusativs zu sein, doch wird dabei dann immer eine feine Nüancierung des Gedankens ausgedrückt. Inwieweit freilich die mittelbaren Suffixe mit hi! des Tigre durch die amharischen mit n. deren Uebersetzung sie in dem Evang. und den andern Bibelstücken oft sind, beeinflusst sind, wird sich später herausstellen, wenn wir einmal echte Tigre-Texte haben. Doch ist hier zu beachten, dass an manchen Stellen des Tigre-Evang. ein Suffix mit hi steht, wo im Amhar. andere Constructionen stehen, und dass in den

<sup>1)</sup> **hit** entspricht dem äthiop. **hit** und hat auch dessen allgemeinere Bedeutung (vgl. DILLM., *Acth. Gramm.* S. 315. 19). In localer Bedeutung vereinigt es in sich:  $\hat{\epsilon}\nu$  und  $\hat{\epsilon}\hat{\epsilon}\varsigma$ .

paar nicht übersetzten Stücken (besonders den Fabeln der Fibel) auch diese Verbindungen vorkommen. Zunächst wird ht, hih u. s. w. in noch mehr localer Beziehung mit Formen von dem Verbum 16. »hinablassen« verbunden: እተልተከፊአተ፡ 110 »indem er auf ihn herabkommt«; አዴስ፡ ክሬትታ 5% »lege deine Hand auf sie (eam)«; አይሆ። ስከራ ትቶም 65 »auf die er seine Hand legte«; ebenso steht, wo von Besessenen die Rede ist, ht resp. ht (als Uebersetzung des an diesen Stellen gebrauchten amhar. It resp. ባት): ይን፡ ለማላሉቱ፡ አፍስ 123 »ein Mensch, in dem ein ይን war«; ራብስ፡ መንሪስ፡ ሳዓላትታ 725 »in der ein schmutziger Geist war«; vgl. auch m?ht 1034 »sie werden ihn anspucken«. Von Verbis der Bewegung vgl. hahm his 8,2 »sie brachten zu ihm«. Einem deutschen Dativ entspricht 11 bei 111 »antworten«; im Tigre ist in glücklicher Weise damit zugleich die Richtung ausgedrückt: በልሳትቶም 333 »antwortete ihnen«; በልሳትቱ 938; ብለሶትቴ 1130 »antwortet mir«. Ferner wird bei den Verbis des Richtens und Verurteilens, ebenso bei »Zeugnis ablegen«, wenn das Urteil oder das Zeugnis ein feindliches ist, \*\* \*\* gebraucht; im Amhar. entspricht in allen diesen Fällen 1 mit Suffix (vgl. Praet., Amh. § 232e; ähnlich auch hebr. ב in הוער בְּבָעַלֵיו Ex 2129). חבר בּבָעַלִיו בי הוער בּבָעַלִיו Ex 2129). הוער בּבָעַלִיו ihn verurteilen«; ሪርደው ችቴ፣) 1464 »sie richteten ihn«; Passiv dazu: Atalkht 329. 1616 »der wird gerichtet werden«; hrophih 1460 »bezeugen es gegen dich«. Vgl. noch: ለሽቀው እተ 540 »sie verlachten ihn« und አዴስ: ከብ Rink \$\psi 323 (Fib. S. 31) \*deine Hand ist schwer auf mir «.

c Als drittes mittelbares Suffix, das aber in unseren Texten neben 🗚 und ņ nur selten vorkommt, ist noch

<sup>1)</sup> Die Stämme \* מבר (tha מרץ בעל הובר) De Vito, Vocabol. S. 63) und كري (amhar. und tha auch كري ) werden von dem Grundbegriffe der Trennung ausgehen und daher ist ersteres zu האים, letzteres zu בֹל בּל בּרָד ; vielleicht wird thatsächlich dialectisch das & hier stimmlos gesprochen, was im Semit, ziemlich auffällig wäre.

das alte በ zu nennen. Es hat die Bedeutungen »durch« und »in«. So in der Ueberschrift der Fibel: ፍደል። ውሳ ደ: ሐ.ታ፡ ትግሬ፡ ለልተመዛርብ »F., durch die die Kinder Tigre-Rede lernen«; አ.ለሪር ቫኔ፡ ለትብልበን፡ ዓሞታት Coh 121 (Fib. S. 18) »die Jahre, in denen du sagst: sie erfreuen mich nicht«; ነበይ፡ አማን፡ አደታ፡ ለሰብ፡ በደር፡ ለንሰው በ፡ መዕርፍ፡ መካዮት፡ ለረክበው በ Fib. S. 22 ult. »der Weg der Wahrheit, welches ist er, auf dem die Menschen früher gegangen sind und auf dem sie Ruhe und Leben gefunden haben?«: ሬቢ፡ ለሪ.ፕሬ-ባ፡ምዕል 1319 »der Tag, an dem der Herr geschaffen hat«: አማል፡ ንአመንበ 1532 »damit wir an ihn glauben«.

[Selbständig wird n noch gebraucht in n6, hank u. s. w.; statt n4 und n7 kommt auch n7 und n7 vor. Der Gebrauch dieser Wendungen entspricht ganz dem altäthiopischen, vgl. Anm. zu  $\S 5$  d.]

## Nachtrag.

Zu Ss. 193, 194, 204. Während des Druckes machte mich Herr Prof. Bezold auf die wichtige Abhandlung Barth's in ZDMG 46, S. 684 ff. aufmerksam. BARTH trennt dort das ā der äthiop. Pronominalendung tund der Adverbia 101 u. s. w. von dem Suffix der 3. Person und stellt es als Endung des masculinen Nominativs mit dem dazu gehörigen femininen ī auf; diese Endungen mit ihrem gemeinsamen Accus. a ergeben das Grundschema der diptotischen Flexion. Danach würden meine Ausführungen auf jenen Seiten ein etwas anderes Aussehen gewinnen. Das ā in hh liesse sich dann zur Not als alter Accus. erklären. Da wir jedoch im Tigre consequent it, ih, ሕቶም, ሕተን, ferner als Copula ቱ, ታ, ቶም, ተን (§ 15) auch die Formen der Demonstrativa (§ 12) sind zu beachten - finden, so ist festzustellen, dass für das Bewusstsein des Tigre (wie schon im Geez bei O'h Parund  $\boldsymbol{\omega}$ - $\hbar$ ? diese Endungen  $\bar{u}$  und  $\bar{a}$  sicher als Suffixe

gegolten haben; dadurch wird freilich für den letzten Ursprung dieser Formen die Barth'sche Erklärung, die auf das Arabische so viel Licht wirft, nicht ausgeschlossen. S. 204 ist mit Rücksicht auf Barth S. 691 die Vergleichung mit den äthiopischen Adverbien — im Tigre haben hund hphh sicher das Suffix — noch als fraglich zu bezeichnen.

Zu S. 206, Anm. Der Ausfall des Å scheint nur bei Gutturalen stattzufinden; so Åምንንሌኩ 924 »ich glaube«; ြော္နှာ႔ 1427 »ich werde schlagen«; Ћንፍስንሌኩ 1458 »ich werde umstürzen«; dagegen ሕንብርንሌኩ 919 und ሕክሀለኩምንሌኩ ibid. »soll ich euch aushalten«. Diese Frage ist noch genauer zu untersuchen; wahrscheinlich wird sich dann ergeben, dass dieser Ausfall des Å nichts mit dem Hülfsverbum ንሌኩ zu thun hat (wie oben angegeben), sondern eine Eigentümlichkeit der Verba prim. gutt. ist.

(Schluss folgt.)

# Ueber altbabylonische Maassbezeichnung.

Von Aug. Eisenlohr.

Das vierte Heft des XI. Bandes dieser Zeitschrift enthält zwei Artikel, welche sich mit altbabylonischer Metrologie beschäftigen: von George Reisner (ZA XI, 417 ff.) über den Aufsatz Oppert's Un cadastre chaldeen in der Revue d'Assyriologie, Vol. IV, und von Thureau-Dangin (ZA XI, 428 ff.) über die metrologischen Ergebnisse der vor Kurzem herausgegebenen Cuneiform texts from Babylonian Tablets in the British Museum. In seinem Aufsatz gegen OPPERT thut mir Herr Dr. Reisner nicht die Ehre an, meine Broschüre Ein altbabylonischer Felderplan, Leipzig, Hinrichs 1896 zu erwähnen, obwohl ich ihm dieselbe nicht ein Mal, sondern, nachdem ihn die erste Sendung nicht erreicht hatte, zum zweiten Male zuschickte und darin seinen Forschungen alle Ehre angedeihen liess und meine Arbeit so zu sagen gleichzeitig mit der Oppert's und lange Zeit vor der Thureau. Dangin's erschienen war. Der letztere hat, wie ich vorurtheilsfrei anerkenne, einige Verbesserungen meiner Arbeit gegeben und die letzten Ungleichheiten zwischen Flächenangaben und der Berechnung derselben aus den gegebenen Seiten (S. 8 meiner Schrift) gehoben, indem er zuerst die oberste Linie statt 19.60 + 211 richtiger  $19 \cdot 60 + (20 - 1) = 1159$  las, sodann auch, indem er für die von unten geschehene (verkehrt geschriebene) Berechnung des Rectangels XII (bei Oppert und Thureau-Dangin 1° Rect.) der nicht congruenten Längsseiten wegen das arithmetische Mittel aus  $6 \times 60 = 360$ (linke Seite) und aus  $8^{5}/_{6}^{7}/_{60}^{1}/_{120} \times 60 = 537.5$  (rechte Seite von XII und XIII, 1° und 2° Rect.) minus der rechten Seite des  $2^{\circ}$  Rect.  $6\frac{1}{2} - 4 = 2\frac{1}{2} \times 60 = 150$ , also 387,5zog und (wie auch ich) mit der unteren Breitseite 1136 multiplizirte. Das Gleiche that er im Rect. XV (bei Oppert und Thureau-Dangin 4° Rect.), wo er zu dem von oben berechneten Flächeninhalt sich des arithmetischen Mittels aus den beiden Längsseiten bediente, wobei die Ausdehnung der linken aus der ganzen Länge  $(6 + 6\frac{1}{2}) \times 60 = 750$ minus der rechtsseitigen Länge von XII. XIII. XIV = 537.5 + 120, d. i. 657.5 kleiner Maasse ( $\Psi$  gar) gewonnen wurde. Gerade in dieser Berechnung erhält Thureau-Dangin ein von dem meinigen beträchtlich abweichendes und mit der angegebenen Fläche fast genau zusammenstimmendes, aber mathematisch unrichtiges Resultat.

Freilich legt sowohl Reisner, als nach ihm Thureau-Dangin dem Feldmaasse | gan einen 18 mal grösseren Werth bei als ich, indem sie das bur gan als ein gan und das einfache gan | the las 1/18 gan auffassen. Dieser Irrthum wurde dadurch hervorgerufen, dass Reisner (Berl. Akad. Berichte, phil.-hist. Classe, vom 9. April 1890, S. 6) die Getreidemenge in gur auf das bur gan und nicht auf das einfache gan berechnet fand; s. auch das von Thureau-Dangin, Rev. d'Assyr. IV, p. 26 angeführte Beispiel. Ich versuche nun nachzuweisen, dass die Getreidemenge nicht nur nach dem bur gan, sondern auch nach dem einfachen gan gerechnet wurde, und hierbei die Lösung einer oft gebrauchten Formel zu geben. Wenn in den babylonischen Verträgen nach der Angabe des Flächeninhalts steht:

I) Uebrigens scheint Thureau-Dangin nach ZA XI, 428, note i in seiner Auffassung zweiselhast geworden zu sein. — Der von Reisner ibid. 422 angeführte Grund, dass in der Reihe der Flächenbezeichnungen nur 4, nicht aber — sein ner, soss und ner des soss haben, ist beachtenswerth.

I U rabîtum, so heisst das: 1 gan  $^3$ |30 gur = 1 grosses Ellenmaass. Dies ist ganz dasselbe wie bei Reisner, a. a. O. S. 6:  $^{14}$ |5 gur (540 ka) auf 1 bur gan, denn 540:18 = 30:1.

Es war zunächst zweifelhaft. ob man die erwähnten 14/5 gur als Aussaat oder aber vielmehr als den Ertrag und zwar den eines fruchtbaren Feldes zu betrachten hätte. Letzteres schien sich namentlich aus den neu herausgegebenen, wichtigen Cuneiform texts from Babylonian tablets in the British Museum zu ergeben, deren Erklärung Thureau-Dangin im zweiten der erwähnten Aufsätze mit grossem Scharfsinn unternommen hat. In den vielen dort (pll. 8-47) aufgeführten Besitztiteln werden die Dimensionen der Grundstücke nach Nord und Süd und nach Ost und West in den Längenmaassen ₩ gar (und ► | | | u » Elle «) angegeben. Es sind meist Rechtecke oder auch Parallel-Trapeze.1) Die aussen liegenden Stücke (bar), wie beim Felderplan, werden in gan zugezählt, die aus unregelmässiger Gestalt herrührenden Fehler ((E) ki) abgezogen und das Resultat in gan und dessen Theilen ausgedrückt. Sodann wird der angegebene Flächeninhalt in verschiedene Classen zerlegt, wie es scheint, nach dem Ertrag, und zwar in gur und dessen Theilen. Ein einziges von vielen Beispielen möge genügen. Pl. 36 (95-10-12,8), obv., mittlere Columne, Z. 14 ff.:

$$7 \times 60 + 30 \quad \Psi = 450 \text{ Nord (und Süd)}$$

$$23 \quad \Psi \quad \text{Ost (und West)}$$

13/4 gan bar2) und 33/4 ki (in Abzug zu bringen).

<sup>1)</sup> S. THUREAU-DANGIN, l. c. p. 430, wo statt der genauen Formel die ägyptische Berechnungsart  $\frac{a+b}{2} \times c$  hätte angewandt werden müssen, um ein mit der Flächenangabe genau übereinstimmendes Resultat zu erhalten.

<sup>2)</sup> Vgl. mein Ein altbabylonischer Felderplan, Taf. II, Z. 1 und S. 9.

450 × 23 geben 10350 
$$gar = 103,5 gan$$
 dazu (bar)  $1,75$   $105,25$  Abzug (ki)  $3.75$   $= 101,50$ .

Dem entsprechend folgt dann  $\hat{e}klu\ 5 \times 18 + 6 + 5^{1/2}$ =  $101^{1/2}$  gan. Diese  $101^{1/2}$  gan werden folgendermaassen unterschieden:

Es ist also Feld von sehr verschiedener Güte aufgeführt. Ich habe nach neueren landwirthschaftlichen Angaben zu berechnen gesucht, wie hoch sich ungefähr das ka stellen würde, wenn wir die Angaben in gur als Aussaat und andererseits, wenn wir sie als Ertrag auffassten. Wir haben gesehen, dass durchschnittlich  $1^4/_5$  gur Getreide auf ein bur gan gerechnet wurden, 30 ka auf ein gan. Ein gan hatte (Felderplan S. 13) 100 gar und das gar, wie aus den neu herausgegebenen Feldertexten hervorgeht und nun auch Thureau-Dangin zugiebt, 12 U oder Ellen; diese Elle betrug 0,54 m, wofür Thureau-Dangin, ZA XI, 431 den

Beweis vermisst, obwohl ich ihn auf der nämlichen S. 13 meiner Schrift gegeben habe. Es kann sich nur um die Halbelle von 27 cm und die ganze von 54 cm handeln. Die Tafel von Senkereh giebt dem U 30 »Finger«  $ub\hat{a}n$ ; nun hat aber ein Finger in Natur nur ca. 18 mm Breite;  $30 \times 18$  sind aber 540 mm oder 54 cm und nicht 27 cm. Ein gan hatte also  $100 \square gar$  oder  $100 \times 12^2 U^2 = 14400 U^2$ .

Da U=0.54 m, so ist ein U=0.2916 m und 14400 solcher (1gan) = 42 Are. Da auf 1gan 30 ka erfordert werden, so entspricht ein ka  $\frac{4^2}{3^0}$  d. i.  $\frac{7}{5}$  are = 140 m. Nun lehrt uns ein zuverlässiges landwirthschaftliches Werk (Göriz, Betriebslehre I, p. 139), dass 3 Simri Saat für den würtemberg. Morgen, d. i. 66,459 liter für 0,315 ha, also 2,111 für 100 m erforderlich sind. Folglich sind für 140 m 2,954 l Saat erforderlich, das ka betrüge darnach nicht ganz 3 l. Dies scheint ein sehr niedriger Ansatz für das ka, da Gudea, B I, Z. 9. 10 (worauf mich vor Kurzem Herr Prof. Oppert aufmerksam machte) Speisen und Korn in der Menge von 1 und selbst  $l_2$  ka opferte. Als Ertrag gerechnet, worauf ja auch die obige Specification der Feldkategorien hinweist, ergiebt sich ein ganz anderes Resultat.

Nach Göriz a. a. O. I, p. 139 ist der Ertrag an Körnern auf vorzüglichem Boden — und das ist doch wohl der, bei welchem 14/5 gur einem gan entsprechen — auf den würtemberg. Morgen 61/2 Scheffel, d. h. 31,5 are geben 6,5×177,2

= 1151,81 Körner. 1 a giebt also  $\frac{1158}{315}$  = 36,56 l, mithin

42 a (1 gan) = 1535,52 l. Da 1 gan 30 ka entspricht, wäre 1 ka = 51,184 l. Nehmen wir als mittleren Ertrag statt  $6^{1}$ /<sub>2</sub> nur 5 Scheffel auf den würtemberg. Morgen, so wird

der Ertrag eines  $ka = \frac{5 \times 177,2 \times 140}{3150} = \frac{14 \times 886}{315} = 39,7 \text{ l.}$ 

Der Betrag eines ka liegt also zwischen 40 und 50 l, wenn wir die Angaben in gur und seine Unterabtheilungen als Ertrag und nicht als Aussaat auffassen. Dies schien mir auch empfehlenswerth, bis mich Herr Prof. Oppert in Folge einer mündlichen Besprechung über Nabonid 835, aus welchem Revillout mit Recht das gur zu 50000 U bestimmte, brieflich auf andere Texte der gleichen Gattung aufmerksam machte, so namentlich auf Neb. 453, Cyrus 90, 99, 225 und 226.

Wenn wir diese von Strassmaier edirten Texte aufschlagen, so finden wir ein in mehrfache Columnen abgetheiltes Verzeichniss von Grundstücken. In den beiden ersten Columnen ist die Länge Juš, šiddu und Breite ka, pûtu der Felder in Ellen gegeben, wie deren Ueberschrift lehrt. Die dritte Columne, 녹 💨 kur (naphâru) šêzir überschrieben, giebt den durch Multiplication aus Länge und Breite gewonnenen Flächeninhalt in gur und dessen Unterabtheilungen, welcher Berechnung 50000  $\square U = 1 \, gur$  zu Grunde liegt. Die vierte Columne ist ► III i) überschrieben, nach Oppert ištên »eins« zu lesen, und darin wird angegeben, wie viel Mal der in gur und seinen Unterabtheilungen angegebene Flächeninhalt, denselben als 1 angenommen, zu vervielfältigen ist 1 24, 1 14, 1 13 etc. In Nabonid 835 ist diese Multiplication nicht ausgeführt, wohl aber in Cyr. 90, 99, 225. In Cyr. 99 und 225 finden wir über den beiden ersten Columnen wieder Länge und Breite, über der dritten: »giebt an Feld (šêzir)«, über der vierten - II īštên, über der fünften šêbar, was sicher zunächst Korn (hebr. בָּבֶּר, Peiser, Actenstücke VI, 1; VII, 1) und sodann vielleicht die Ernte (Meissner, Altbab. Privatrecht No. 77, S. 143) bedeutet, obwohl Peiser, Actenstücke XIV, 19 šê-bar ebûri »Frucht der Ernte« bei einander steht und HII ebûru sonst »Ernte« heisst (Brünnow, List 978, Delitzsch, Handwörterb. S. 11). Das Verhältniss des Flächeninhalts (šêzir) zum šêbar ist den folgenden Zeilen - III W istên 5, d. i. 1:5, 1:12, 1:8, in Cyr. 225 nur die Vermehrungszahlen 13, 10, 10, 12, 15, 12, 5, 11 u. s. w. Ausserdem sind bei Cyr. 225 und 226 in zweiter Linie Bemerkungen hinzugefügt: - III 🚉

I) Cyr. 225 steht statt dessen 🗕 📙 bar- oder maš-ku.

ina libbi  $\frac{4}{30}$ , d. h.: davon geht ab  $\frac{4}{30} = \frac{2}{15}$ . Dies ist wohl gleichbedeutend mit dem ( ki in den Babyl. texts muthlich durch schiefe statt gerade Seiten hervorgerufen oder Wegfall durch unfruchtbare Stücke. Als Beispiel möge eines der Feldstücke genügen, zumal die Zahlen manchmal verschrieben zu sein scheinen: Cyrus 225, Z. 6 ist die Länge zu 250, die Breite zu 190 angegeben,  $250 \times 190 = 47500 \cap U$ . Statt dessen steht in Col. III:  $1 gur = 50000 \square U$ , also ungenau, darunter: ina libbi  $\frac{4}{30} gur$ , der Verlust ist also 4/30 von 50000 oder 66662/3. Dies von 50000 abgezogen, ergiebt als Rest 433331/3. Als Vermehrungszahl (Saat zur Ernte?) finden wir 13 und als Ergebniss  $11^{1/5}$  4/30(?) gur =  $566666^{2}/3$  gur, durch 13 getheilt = 43590, also annähernd dem Betrag des šêzir. Ferner steht Cyr. 225, 13, 19, 27: | = = = = = = 1 pi 2 tu-u (Schekel), was vielleicht die »Pacht« bedeutet, obwohl dieselbe zu gering erscheint, da sie nur 1/48 des Kaufpreises beträgt zur Zeit des Nabonid (Schrader, KB IV, S. 225), 33/4 šahia zu 1 Sekel. Am Schluss jeder Zeile steht ein Eigenname, wohl der des Pächters, da die Feldstücke zum Schatze des Gottes Šamaš ( ) gehörten.

Es ist nun mehr als wahrscheinlich, dass der unter der Rubrik sêzir in gur und dessen Theilen angegebene Flächeninhalt gleichzeitig die zur Aussaat dieses Stückes erforderliche Getreidemenge bezeichnet, welche mit der istên-Verhältnisszahl multiplizirt den Ertrag der Feldstücke giebt. Eine andere Erklärung ist schwerlich denkbar; höchstens liesse sich vermuthen, dass die erste Columne die Körner, die andere die Halme bedeute, wobei man das Wort H is masku »Haut, Hülse« herbeiziehen könnte. Das Verhältniss des für beide erforderlichen Raumes ist, wie ich in meinem Mathem. Handbuch der alten Aegypter, S. 208 gezeigt habe, 1:13 bis 1:21.

Ist aber der Betrag der sêbar-Columne der Ertrag¹) der Feldstücke, so ist unter sêzir zunächst der Flächeninhalt und damit gleichzeitig die Aussaatmenge in gur und dessen Unterabtheilungen gegeben. Dann kann aber auch in der Specification der Cuneiform texts (s. oben S. 234) und an andern Stellen nicht der Ertrag, sondern nur die Aussaatmenge gemeint sein, obwohl die von 1 ka besäte Fläche in den alten Verträgen nicht die gleiche ist wie in den jüngeren Contracten aus der Zeit von Nabonid, Cyrus etc. Denn während hier 1 ka ( $^1$ /180 gur) auf 277,77  $\Box U \left( \frac{50000}{180} \right)$  bemessen wird, entspricht ka ( $^1$ /300 gur) in den alten Verträgen 480  $\Box U$ , da 30 ka auf ein gan = 14400  $\Box U$  (1,8 gur auf ein bur gan) gerechnet werden.

Auf die zahlreichen Irrthümer der Oppert'schen Behandlung des Felderplans von Tello (Compt. rend. de l'Acad. d. Inscrr. et Belles-lettres, Aug.-Sept. 1896) einzugehen, scheint mir nach ihrer Besprechung durch Reisner in dieser Zeitschr. kaum mehr nöthig. Ausser einigen Fehlern in der Oppert zugesandten Zeichnung, die ich in der mir zugeschickten sofort erkannte, irrte er einmal in der ganz verfehlten Bestimmung der Längenmaasse, indem er, statt 14 als 600 Einheiten ( $\Psi$  gar) aufzufassen, darunter 60<sup>3</sup> + 10  $\times$  60<sup>2</sup> verstand, ebenso o X 60 als 80 X 60<sup>2</sup> las, sodass er ganz ungeheure und grundlose Zahlen erhielt. In den Bezeichnungen der Flächenmaasse hielt er 💢 für 3600, statt für 6 🗙 180 gan, 🤰 für 600 statt 180, 🕻 für 60 statt 18 und 

für 10 statt 6 gan. Dagegen stimmt Oppert mit mir in der Auffassung des - als 1 gan überein, wie es mir überhaupt gelang, diesen um die assyrisch-babylonische Metrologie so hochverdienten Gelehrten in mündlicher

<sup>1)</sup> Wie ich vor Kurzem las, versteht Oppert die in der Columne sebar aufgeführten Getreidemengen als die in Getreide zu zahlende Pacht.

Besprechung wenigstens von einem Theile seiner Irrthümer zu überzeugen.

In der Berechnung der vier mittleren Rechtecke des Felderplans nahm Oppert die doppelt (aufrecht und verkehrt) geschriebenen Zahlen als zwei Bestandtheile desselben Rechtecks, während es doch nur zwei durch die Ungleichheit der Seiten bedingte verschiedenartige Berechnungen des gleichen Rechtecks sind, deren Mittel gezogen wird. Zumal willkührlich war dann die Zusammenstellung seiner Flächenangaben, indem er einerseits die Angaben von N 1a 2a 3a 4a 6 (Ebene) 11. 12. 13. 14. 15, andererseits N 1b 2b 3b 4b 5. 6 (Berg) 7. 8. 9. 10 addirte und so mit grosser Künstlichkeit zwei gleiche Beträge von Flächeninhalt herstellte, welche den Zusammenstellungen auf der Rückseite des Felderplanes zu entsprechen schienen.

Ausser den oben erörterten Zeichen für 1 gan - und 18 gan weisen aber die Cuneiform texts noch andere Zeichen auf, welche auch schon anderwärts, wie bei Hilprecht, Bab. Exp. Pl. 6. 53-57, bei Thureau-Dangin, Rev. d'Assyr. III, Ss. 125. 127 und Cône historique d'Entéména vorkamen, nämlich: O für 10 und D für die Einheiten. Dazu kommen noch  $\circ$  für 10  $\times$  10 und  $\overset{\P}{\Box}$   $\rightarrow D-$  (wohl 11/2). Es ist auffallend, dass diese Zeichen in der Zusammenstellung (Cuneif. texts Pl. 6 u. 7, 94, 10-15, 5 obv. u. rev.) mit den gewöhnlichen Zeichen z. B. www und vermischt vorkommen und dass sie, wie sonst , eine doppelte Einheit bilden, so Pl. 1 (Bu. 91-5-9, 590 rev.) DDD ODD DDD 3×60 +10+6=196. Wo sie mit +10+6=196, das offenbar 3600 gur gleichkommt und biltu oder karû auszusprechen ist, zusammentreffen, wie in Cône historique Col. II, bedeutet O offenbar 10 × 3600, also 36000 gur, © 360000 gur und nicht, wie Thureau-Dangin p. 9, Anm. 1 zu seiner eigenen Verwunderung (»chiffre fabuleux«) annimmt, 3600 und 36000 karû, 360 mal zu viel.

Die in der Peschito fehlenden Briefe des Neuen Testamentes in arabischer der Philoxeniana entstammender Uebersetzung.

Nach der Abschrift eines Manuscripts des Sinai-Klosters von Frau A. Persis Burkitt veröffentlicht und mit Anmerkungen versehen.

Von Adalbert Merx.

#### I. Texte. 1)

كملت رسالة سمعان الصفا وكتبت من رومية . . ○ ○ ○

A. Der zweite Brief Petri.

رسالة الثانيه لسمعان الصفا

. Cap. I. سمعان الصفا عبد وسليم يسوع المسيم . . وسليم الله الذين تساووا معنا بالايمان السوا بالكرامة . . بصدق ربنا وخلاصنا يسوع المسيم . . ث النعمة والسلام ( محكور يكثر لكم . .

I) Der nachstehende Text giebt das Original möglichst getreu wieder. Die verticalen Doppelstriche,  $\parallel$ , bedeuten den Anfang einer neuen MS-Seite.  $F\bar{a}$  ist in der Handschrift durch  $\dot{\omega}$ ,  $\dot{\alpha}$ ,  $q\bar{a}f$  durch  $\dot{\alpha}$  ausgedrückt; beim Schluss- $q\bar{a}f$  steht der Punkt links in der Mitte des nach unten gezogenen Striches. Das Feminin- $\ddot{s}$  steht durchwegs ohne Punkte, die wir im Falle eines Status constructus eingesetzt haben.

باييه(<sup>1</sup> ربنا يسوع المسيح \* 3 كما ان كل التي هي قوة الله .. الى حياة خشية الله .. يعطا( عباية الذي دعانا .. بجهه والبر . . الذي(قلهما اعطاكم . . في ايات عظام وكرامات . . لتكونوا بذلك وزرا نعمة الله . . حين تفرون من فساد شهوات التي في العالم . ، و فذلك ( وحين تجهدون اجتهادا .. زيدوا(5 على ايمانكم بوا .. وعلى البر العلم .. 6 وعلى العلم المهانه . . وعلى المهانه الاصطبار . . وعلى الاصطبار خشية الله . . 7 وعلى خشية الله حب الاخوه . . وعلى حب الاخوه الود \* \* فهاولي اذ اكثر فيكم وازداد .. لا يترككم غافلين( . . ولا ايضا (1 بغير ثمر باية ربنا يسوع المسيح . . 9 فالذي ليس فيه هاولى فهو اعما لا يبصر . . الذي قد نسى زكاوة(أ خطاياه الاولى . . 10 فلذلك ياخوه | اجهداوا بزياده . . ان باعمالكم الحسنه تثبتون دعوتكم واصطفايتكم . . فاذ تفعلون هاولي لا تقعون ابدا .. ت هكذا شبعه (و يعطا لكم الدخول الى الملكوت .. الى الدهر . . التي لربنا وخلاصنا يسوع المسيح . . 2 ولذلك لا اغفل من ان اذکرکم هاولی فی کل حین اجدد (۱۰۰ انکم قد علمتم ايضا وثبتتم على هذا (ت الحق . . ق انه استرى لى بر ما دمت في هذا الجسد . . ان اثيركم الى الذكر 14 حين اعلم ان موت جسدى يكون عاجل . . كما اعلمنى ايضا ربنا يسوع المسيم .. أوانا مستعد أن يكون لكم أيضا الذلك في كل حين .. ان بعد موتی ایضا تذکره هاولی تکونوا تصنعون . ، <sup>۱۵</sup> انا

ليس نتبع الامثال . المزينات . ولاكن نعلمكم قوة وجاية ربنا يسوع المسيح .. وذلك حين كنا ناظرى عظمته .. 17 حين اخذ من الله الكرامة والحجد .. حين جاه صوت مثل هذا .. من بعد الحجد البهدج بعظمته (أ .. هذا ابنى الحبيب الذي به سورت 18 ونحن ايضًا سمعنا هذا الصوت اذ جاة من السماحين كنا معه في الجبل المقدلس · · وت ولنا تحقيق ذلك ايضا كلمة النبوه . الذي نعما تصنعون حين تنظرون فيها مثل المصباح .. الذي يضى في مكان مظلم .. حتى يضى النهار وتشرق الشمس .. في قلوبكم .. ٥٠ حين تعلمون هذا اول . . ان كل نبوه لا تنقض كتابها . . ق فليس بمسرة البشر جات . . منذ قط (° النبوه . . ولاكن حين يستاقون من روح القدس . . تكلموا القديسيين ابنا بشرا الله . . & . Cap. II وقد كان ايضا في العالم انبيا كذب ٥ كما ان فيكم يكون ايضا معلمين كذب .. الذين يدخلون خلاف الهلاك .. وبالرب الذي اشتراهم يكفرون(3 .. حين يجيبون على انفسهم هلاك عاجل . . وكثير | يتبعون دنسهم . . هاولي الذين من اجلهم طريق الحق تجدف . · 3 وبنخس(4 كلام السفاهة يتجرون بكم .. الذين لا يبطل دينهم الذي من قديم . وهلاكهم لا يستريح . . 4 أن كان الله على الملايكة الذين خطوا لم يرف . ولاكن وثقهم بسلاسل . . الغم في اسفل السافلين . ودفعهم ان يحتفظون الى دين التدنيق . . ولم يرف على الخلق(5 الاول . . ولاكن حفظ

<sup>1)</sup> MS اشتر لهم يكفروى MS (3) MS منك فط MS (2) المتر لهم يكفروى MS (3) MS (4) So MS. 5) MS الحلف

نوح الثامن لاستماع البر . . حين جاب الطوفان ( على الخلق المنافقين . . ° وحين احرق مداين سدوم وعامورا . . وشجبهم ا بالرجف . . حين جعل ايه للحجرمين . . الذين يكونوا اخيرا(° . . 7 ايضا لوط الصديق الذي كان يتضعضع من اختلاط في الدنس . . خلصه من الذين كانوا بغير ناموس . . 8 بالنظر والسمع . . وحين كان يسكن ذلك البار بينهم .. يوم من يوم لنفسه الصديقة كان يدنق . . بالاعمال التي بغير ناموس . . ° يعلم الله ان يخلص(3 من البلا . . للذين يخشونه .. وبقى († الحجرمين ليوم الدين .. حين يتدنقون .. ° بزيادة للذين يتبعون شهوات الجسد المدنس . . وبالربوبيه يزدرون . . مرحة . . متنبلة . . الذين لا الخافون الحجد . . حين يجدفون . . " حيث الملايكة الذين اعظم منهم بالقوة والعزة . . لا يجيبون عليهم دين التجديف 2 أما هاولي الذين هم مثل الدابع .. التي لا تتكلم . . من اصلهم الى الحرب والى الفساد . . حين يجلانون على الذي لا يعلمون بفسادهم . . ينفسلاون . . ت حين الذين فيهم الاثم . . اجر اثمهم يرونه نعيم . . الفرح الذي كان بالنهار . المدنسين وملا الملامة حين يفرحون بتيابهم يتناعمون 4 أن لهم اعين ملا الفتك . . وخطايا التي لا تنقض(5 . . حين يملقون الانفس التين ليس لهن ثبات . . ولهم قلب قد تدرس بالنخس .. ابنا اللعنه .. ق الذين حين تركوا الطريق تاهوا .. وذهبوا في الطغا( من في سبيل بلعم بن فغور . الذى احب اجر الاثم . ، ق فكانت واعظ

<sup>1)</sup> MS الطويان (2) MS المبرا (3) MS mit و ohne Punkt. الطعا (4) Oder وبعر (5) بينة (5) بينة (6) ما (4) Oder (1) الطعا (6) الطع

معصيته الاتان التي لا تكلم .. التي حين تكلمت بكلام الناس منعت سفاهة النبي . . ت هاولي هم عيون التي بغير ما . . غمام الذي يطود من فوق . . هاولي الذين غم الظلمه ينتظرهم (تا 8 وحين يتكلمون العبر الباطل (أيملقون بشهوات الدنسة . . الجسدانية . . للذين بعد قليل يفرون . . من الذين يتبعون الطغا . وتوعدونهم الحرورية . اذ هم عبيد الفساد .. من الشي الذي يغلب منه الانسان .. له يتعبد ايضا . .° فان كانوا بحق فروا من دنس العالم .. باية ربنا وخلاصنا(<sup>3</sup> يسوع المسيح .. ثم(<sup>4</sup> بهاولي اذ هم متشبكين يغلبون ايضا . . فاخرتهم أشر من الاولى . . على ينبغا(⁵ لهم الا يعرفون سبيل الصدق . . او اذ عرفوة يرجعون الى الورا . . من الوصية المقدسة التي دفعت اليهم . . 22 وقد لحقهم(° الذي في المثل الحقق .. الكلب الذي يرجع الى قيئه (٢٠٠٠ فالخنزيرة التي اغتسلت ثم عادت الى الوحل ٥٠٠٠ . Cap. III مع هانه يا محبوبين قال كتبت اليكم رسالتين . . التي بهما اثير قلوبكم الى التذكرة الحسنة . . ² لتذكرون الكلام الذي تقدم قيل من الانبيا القديسين . . ووصية ربنا وخلاصنا على يدى السليحين . . وحين تعلمون هذا اول . . انه يجي( في اخر الايام مستهزئين يستهزئون ( · . . حين يسلكون نحو(° محبتهم . . 4 ويقولون اين عهد جايته . . من حين ماتوا ابانا . . كل شي كذلك يثبت من اول الخلق . .

<sup>1)</sup> MS منتظره ohne Punkt. 3) MS mit منتظره ohne Punkt. 4) MS مناطق مناطق منتظره منتظره مناطق منا

5 قد سهوا هذا بهواهم . . ان السما كان من قبل . . والأرض من الما .. وبالما قامت .. بكلمة الله .. 6 التي بهما العالم الاول انتسف بالما . . ﴿ وهلك ] السما الذي الآن والارض( أ بكلمته تحتفظان . . حين ينظران النار . . في يوم القضا .. هلاك الناس الحجرمين . . 8 فهذه الوحدة لا تنسون يا محبوبين أن يوم واحد للرب هو مثل الف سنه .. والف سنه مثل يوم واحل . . و لا يوخر الرب بعهوده . . كما ان اناس يرون التاخير . . ولاكن يماتن روحه من اجلكم . . انه لا يسرة ان يهلك انسان . ولاكن ان تقبل كل انسان الى التوبه \* " يجي بحق يوم الرب مثل السارق .. الذي فيه السما والارض . . ينتقضان . . من بغته . . والكواكب حين يحترقن ينتقضن .. والارض والاعمال التي فيها 🚺 تبقا .. ت فاذا انتقضن كل هاولي . . كيف ينبغا لكم ان تكونوا باعمالكم قديسين وبخشية الله .. 2 حين تنتظرون وتشتهون جاية يوم الله . . الذى فيه السما حين يبتلا ينحل . . بالنار . . والكواكب حين يحترقن ينسان(2 . . قل سما جديد وارض جديده . . كمثل عهده . . ننتظر . . التي بهما يسكن الصدق \* 14 من اجل هذا يا محبوبين حين تنتظرون هاولي اجتهدوا . . ان بغير (قوسم وبغير ملامه تكونوا له بالسلام (ق. . 15 ولمتانة روح الرب تعدونه خلاص .. كمثل ما ان ايضا اخونا الحبوب بولس .. كمثل | الحكمة التي اعطيت له .. كتب اليكم .. 6 وفي كل كتبه تكلم بهذا .. فالتي فيها

<sup>1)</sup> MS بالسلم MS (4) MS بعير MS (5) المالم MS بعير MS (6) بالسلم MS بعير المال MS (6) بعير المال MS (6

عسر للفهم(أ . . هاولى الذين ليس عندهم علم . . وليس لهم ثباب (أ يلوونها . . كمثل ما ايضا ان ساير الكتب لهلاكهم . . ثباب (أ يلوونها . . كمثل ما ايضا ان ساير الكتب لهلاكهم . . أما انتم يا محبوبين حين تقدمون تعلمون احفظوا انفسكم . لعلكم حين تتبعون طغا الذين هم بغير ناموس تقعون من ترفعكم . . ألا تكونوا تربون بنعمة وعلم ربنا وخلاصنا يسوع المسيح والله الاب الذي له الحمد الان وفي كل حين يسوع المسيح والله الاب الذي له الحمد الان وفي كل حين . والى اخر العالم امين .

كملت رسالة يحنا السليم وكتبت من افسوس ٠٠٠٠٠

B. Der zweite Brief Johannis.

الرساله الثانية ليحنا السليم ٥(د

أ من الشيخ (أ الى قورية وبنتها الذين انا احبهم بحق .. وليس انا(أ فقط .. ولاكن وكل الذين يعرفون الحق .. أ من الجل الحق الذي هو ثابت فينا .. ومعنا هو الى الدهر .. قتكون معنا النعمة والرافة والسلام (أ .. من الله الاب ومن ربنا يسوع المسيح .. بن الاب بالحق وبالحب \* أ فرحت كثيرا حين رايت من بنيك يسلكون في الحق .. كمثل ما اخذنا وصية من الاب .. أ والان يا قورية .. ليس مثل الوصية الحديثة اكتب اليك .. ولاكن الذي كان لنا من اول .. ان

<sup>1)</sup> MS vielleicht الفهم. 2) So MS; ثبات؟ 3) Im MS in roter Schrift. 4) MS السيح السيم.

نحب بعضنا بعض .. 6 وهذا هو الحب .. ان نسلك كمثل الوصية . . فهذه هي الوصية . . كما قد 🌓 سمعتم من أول . . ان تسلكون فيها 7 من اجل ان كثير من الطغاة خرجوا في هذا العالم . . الذين لا يومنون ان يسوع المسيح جا بالجسد . . هذا هو الطاغي (' . . والمسيم الدجال . . احتفظوا بانفسكم الا تهلكون الشي الذي عملتم .. لكيما يوفا لكم اجر تام . . و كل الذي يخالف ولا يثبت في علم المسيح . . فليس فيه الله . . فاما الذي يثبت في علمه . . فهذا فيه الآب والأبين .. ١٠٠ أن جاكم أنسان وليس عنده هذا العلم .. لا تقبلونه في البيت . ولا تقولون له افرح واسر . ، ان ان الذى يقول له امرح فهو شريك( سيات أعماله ١٠٠٠ كثير اردت ان اكتب اليكم . ولاكن لم اريد ان يكون ذلك في قرطاس ومداد . . أولاكن ارجو(قان اجيكم . . واكلمكم من فم الى فم . . ليكون فرحنا تام . . ت يقرونكم السلام ( بني اختك الكتارة امين « كملت رسالة يحنا السليم . . « الرساله الثانيه ليحنا السليم 0

## C. Der dritte Brief Johannis.

· من الشيخ (5 الى غاييوس (6 الحبوب . . الذي انا احبه بحق \* 2 يا محبوب انى في كل شى اصلى عليك . . ان تستقيم وتكون صحيح . . كوثل استقامة نفسك . . قوحت بحق كثيرا . . حين يجون الاخوه ويخبروني عن استقامتك . . كالذي

يهرتكم MS (جوا MS ارجوا MS ارجوا MS (جوا MS الطاعي MS الطاعي .عاييوس MS (6) السيم MS (5) السلم

انت تسلك بالحق . . 4 وليس لى اعظم من هذا الفوح . . حين اسمع ان ابناي . . يسلكون بالحق . . 5 يا محبوب انك بالايمان تصنع الذى تصنع الى الاخوة . . وبزيادة انهم غربا . . 6 الذين شهدوا على حبك قدام كل الجماعة . . ا الذي نعما تصنع حين ترودهم كما ينبغا لله .. 7 انهم خرجوا على اثر اسمه . . اذ لم ياخذون من الشعوب شيا . . <sup>8</sup> نحن ينبغا لنا ان نقبل مثل هاولي . . لنكون معاونه للحق . . و اردت ان اكتب الى الجماعة . . ولاكن الذي يريد ان يكون اولكم فلا يقبل ذيوفرطوس . . ° من اجل هذا ان جاكم فاذكروا اعماله التي عمل . انه يرمينا بكلام سو . . واذ لا يكفنا هذا .. لا هو يقبل الاخوه وللذين يقبلون يمنع .. ويخرج من الكنيسة تت ياية الحبوب لا تكون شبية بالشر . . ولاكن بالخير ( · . الذي يعمل الخير فهو من الله . . والذي يعمل الشر فلم يرا الله . . 2 على دمطرس شهادة من كل انسان | ومن الجماعة .. ومن الحق .. ونحن ايضا نشهد(° .. واعلم ان شهادتنا هي حق . . قاردت ان اكتب اليك اشيا كثيرة .. ولاكن ليس أريد أن أكتب بالمداد .. والقلم .. 4 من اجل اني ارجو(3 ان اراك عاجلا . . ونتكلم من فم الى فم . . <sup>15</sup> السلام (<sup>4</sup> يكون معك . . يقرونك السلام (<sup>4</sup> الاصدة ا . . اقرى السلام (1 الاصداقا كل انسان باسعه ٠٠٠٠ كملت رسالة يحنا السليح (٥ ٠ ٠ ٠ ٠

<sup>1)</sup> MS بالحير 2) MS نسهد 3) MS ارجوا. 4) MS السلم 4. Der letzte Satz im MS in roter Schrift.

#### D. Der Brief Judae.

رسالة يهود السليم ..

· يهودا اخو يعقوب عبد يسوع المسيرم . . الى الشعوب المدعيين . الحبوبين الى الله الاب . وتحتَّفظين بيسوع (أ المسيح . ° الرافه والسلام (° بالحب يكثر لكم 🜣 | 3 يايه الحموبين حين ارى كل اجتهادى في الكتب اليكم. على حياتنا نحن الجماعة . انه شديد على ان اكتب اليكم . حين اريد ان تجهدون(3 بدل الايمان . الذي مرة واحدة دفع الى القديسيس . 4 وقد اتخذوا (4 أناس مداخل التي من أول تقدمت كتبت لهذه العقوبه . . اناس منافقين . الذين يردون نعمة الله الى الدنس. وبالذي هو وحده الله الرب وربنا يسوع المسيم يكفرون . . 5 اريك ان اذكركم حين تعلمون انتم كلكم . . أن الله حين خلص الشعب مرة واحده من مصر . الثانيه اهلك الذين لم يصدقون . . 6 والملايكه الذين لم يحفظون رياستهم ولاكن تركوا مسكنهم | الى قضا يوم الكبير . . بوثاق لا يرا . . تحت الغم اترهم . . 7 كما ان سدوم وعامورا والمداين التي حواليهن بشبه هاولي . خبثن (5 واتبعن شهوات اخر . . [تحت(6] اسفل النار الى الدهر اقرهن . . حين شجبهن في القضا . . 8 كذلك ايضا هاولي الذين يتشابهون بالريا . . يدنسون الجسد . . ويظلمون الربوبيد . . ويجدنون (1 على الحبد . . ٠ ميكايل راس الملايكه .. الذي كان يكلم الشيطان (8 المحال ويخاصمه . . من اجل جسد موسى . . لم

<sup>.</sup> اتحدادوا MS (4) MS (5) MS (5) MS (5) MS (6) Fehlt im MS. (7) MS (5) MS (6) السيطان MS (6) بخبثن (6) السيطان (7) MS (6) بغري (6) بغري (6) السيطان (7) MS (6) بغري (

يستكبل ان يشجبه لما جدف . . فلاكن قال يغرب بك الرب . . نهاولي الذين حين لا يعلمون يجدفون . . بالذين من اصلهم مثل الدواب التي لا تتكلم . . | عارفين بها يفسدون .. ت اللهف لهم انهم سلكوا في سبيل قايس .. وانحشوا في اجر طغا بلعم . . وهلكوا (البمعصية قورح . . ت هاولى الذين بهواهم حين هم مدنسين يجزون (ع. اذ يسوسون انفسهم بغير خشيه . . غمام بغير مطر الذي يطيش من الربع . . شجر قد انتقض(3 ثمرتهن . . وهن بغير ثمر . . وماتوا مرتين .. وصعد من اصلهم قد امواج البحر الشديدة .. الذي بربكهم( يرون . خزيهم . كواكب الطغاه . هاولي الذين غم( الظلمة . . الى الدهر ينتظرهم \* 14 تنبا ايضا على هاولى الذى هو سبعه من ادم .. احنوخ حين قال .. ان الرب هذا يجى . . بكثرة القديسين 15 ليقضى على كل ا ويبكت لكل المنافقين . . من اجل كل الاعمال . . التي جرموا . . ومن اجل كل كلام شديد الذى تكلموا . . الخطايين (5 المناققيس . . قد هاولي هم الذين يزغمون . . وينقضون في كل امر . . حين يعملون كنحو (6 محبتهم . . وفمهم يتكلم السيات . . ويمد حون الوجه . . من اجل المنفعه . . 17 اما انتم يا محبوبين .. اذكروا الكلام الذى تقدم قيل من سليحين ربنا يسوع المسيح .. 18 حين كانوا يقولون لكم .. ان في اخر الزمان يكونون الذين (/ يستهزئون (8 . . الذين كنحو (6 محبتهم يتبعون

<sup>1)</sup> MS anscheinend على 2) So MS. 3) MS انتقص; انتفض؟ 4) MS عم 5) MS الحطاييين 5) MS عم الحكماييين 5) MS عم 3) So hier vereinzelt MS. 8) MS يستفذون.

الحرام (أ .. وأ هاولي هم الذين يفترزون .. انفس ليس فيهن روح \* 00 اما انتم يا محبوبين بايمانكم المقدسة تحددوا (وحد الراس .. بروح القدس .. وتكونوا تصلون .. أو انفسنا تحتفظ بحب الله .. حين ننتظر رافة ربنا .. يسوع المسيح .. لحياتنا الى الدهر .. وويابهم اخطف من النار .. وفي نحين يندمون ترحم عليهم بخشيه .. حين يبغضون ايضا الكتونية التي من الجسد المدنس .. وفي الذي يستطيع ان يحفظكم بغير زلة وبغير وسخ .. ويقيمكم وحدة بغير ملامة .. وقي الله الحمد خلاصنا بيسوع المسيح ربنا .. قدام مجدة بالفرح .. له الحمد والملك .. والكرامة والعظمة الآن وفي كل العالم امين \* \* \* كملت (ق رسالة يهودا السليح وكتب الخاطي موسي الراهب الأبركسيس والرسايل السبع وللة السبح والصلاة (أ والعز الذي اعان وسلم \*

كان لراهب صديق علمانى وان الراهب مرض ذات مرة .. وانه قال للعلمانى صلى ياخى لله وسله يشفينى .. وانه صلا فبرى الراهب .. وان العلمانى مرض من بعد ذلك .. فقال للراهب (قصلى يابتاه لله وسله يشفينى .. وان الراهب صلى فلم يبرا الاخر .. فقال له العلمانى .. يابتاه تعلم ان هذا الامر يريبنى .. انك حين مرضت دعوت الله لك فاستجابنى فبريت . واما انت فدعوت لى فلم تستجاب . فقال له الراهب يابنى اما انا حين سالتك تدعو (قلى .. امنت بصلاتك

<sup>1)</sup> MS بالحرم; الحرم; 2) So MS; الحرم; 3) Die Unterschrift im MS in roter Schrift. 4) Im MS undeutlich. 5) MS الراهب 6) MS.

انها تستجاب . . فاما انت فسالتنی ان ادعو( $^{1}$  لك ولم تومن ان صلاتی تستجاب . . فكنحو( $^{2}$  ما انت یكون لك . .

قال رجل لشيم (3 من الابا من اين ياتنى شهوة (4 النسا . . فقال له الشيم من كثرة نومك وفضل طعامك . .

قال شييخ من الابا تُفكر في عملك كل خير(5 واشغل نفسك بالتسبيح (6 . والصلاة والود لربك قبل ان يشغلها(7 اخرين في هم سو . . خبيث . .

قال شيم من الابا كما ان النار تحرق الحطب كذلك تقا الله يحرق الظلم(8 والشهوات . .

قال شيم: من الابا ان مراة التقى الصلاه وتاجه التواضع(° ولله الشيم: والغلبه(° امين ÷

(Schluss folgt.)

# Babylonisch-assyrische Altertümer in Kopenhagen.

Von J. A. Knudtzon.

Das Nationalmuseum zu Kopenhagen enthält in der Abteilung »Antiksamlingen« (die Antikensammlung) auch einige babylonische und assyrische Altertümer (Nr. 43—45 der Sammlung), von denen ich mit Erlaubnis des Direktors Folgendes mitteilen möchte.

#### A. Babylonische Altertümer.

Nr. 1-5: eine Anzahl von 47 steinernen, der Länge nach durchbohrten Cylindern (Siegelcylindern), davon 25 beschrieben und zwar durchwegs in altbabylonischer Schrift. Nach den verschiedenen auf ihnen befindlichen Darstellungen sind sie auf fünf Nummern verteilt. Diesen Cylindern sind angereiht als

Nr. 6: verwandte, unbeschriebene Cylinder, von welchen angenommen wird, dass sie von einem Volk im nördlichen Syrien oder Kleinasien herrühren.

Diese 6 Nummern bilden Nr. 43<sup>1</sup>), die folgenden Nummern (7-16) und die 5 ersten der assyrischen Altertümer zusammen Nr. 44<sup>1</sup>) der oben genannten Sammlung.

Nr. 7: 2 grosse Ziegel aus der Zeit Nabu-kudurriuşur's II. mit der bekannten Inschrift: »(Ich bin)²) Nabu-

<sup>1)</sup> Schaukasten.

anāku findet sich nur auf dem 6-zeiligen Ziegel, geschrieben ana-ku
 Schluss).

kudurri-uşur, König von Babel, Erhalter von Esagil und Ezida, der vornehmste Sohn Nabopolassar's, Königs von Babel«. Der eine dieser Ziegel soll aus gebranntem, der andere aus ungebranntem Thon sein; jener hat 7, dieser 6 Zeilen.

Nr. 8: Bruchstück eines ebensolchen Ziegels aus gebranntem Thon mit den Enden von 7 Zeilen.

Nr. 9: tonnenförmiger, in Babylon gefundener Cylinder aus gebranntem Thon mit der sogenannten (vgl. Keilins. Bibl. III 2 S. 66 f.) Nin-maß-Inschrift (neubabylonisch) in 2 Kolumnen, wovon die erste 18, die zweite 17 Zeilen enthält, die von einander durch je einen Strich getrennt sind. Die erste Zeile der 2. Kolumne besteht eigentlich aus zwei Zeilen: a) e-pi-ir ki dam, b) e-el-lu-ti; diese beiden Abteilungen sind aber nicht durch einen Strich getrennt, und die zweite ist überdies kürzer als die erste, sodass sie offenbar als eine Zeile gelten sollen.

Nr. 10-14: 5 Kontrakt-Tafeln in neubabylonischer Schrift, welche Prof. Dr. Valdemar Schmidt in Kopenhagen zu veröffentlichen gedenkt bezw. schon veröffentlicht hat.

Nr. 15: 5 kleine verstümmelte Terracotta-Figuren und eine ganz kleine Bronze-Figur. Von jenen stellen 2 eine nackte weibliche Gestalt (die Göttin Istar??) dar (beide sind ohne Füsse, und der einen ist auch der Kopf abgebrochen), die 3 anderen sind nach vorwärts blickende Köpfe.

Nr. 16: 4 steinerne Tierfiguren, von denen zwei eine flache Unterseite mit eingeschnittenen Vertiefungen haben. Aehnliche Figuren finden sich im ersten Stockwerk des assyrischen Museums des Louvre.

#### B. Assyrische Altertümer.

(Nr. 1 halte ich jedoch eher für babylonisch; siehe sogleich; vgl. auch unter Nr. 5.)

Nr. 1: durchbohrter Knauf eines Scepters oder dergleichen. Er ist aus feinem Kalkstein und hat eine neubabylonische Inschrift. Vgl. autographische Beilage 1. Da man über die Herkunft dieses Gegenstandes nur weiss, dass er auf einer Auktion in London 1840 gekauft ist, möchte ich ihn wegen der Schrift als babylonisch und nicht als assyrisch bezeichnen. Die Inschrift lautet in Umschrift und Uebersetzung:

- napšâti
- 3. epu-uš-ma igi-eš
- 1. ana <sup>il</sup> Marduk beli-šu 1. Marduk, seinem Herrn,
- 2. m il Bel-epu-uš ana balat 2. Bel-epuš für die Erhaltung des Lebens
  - 3. machte und schenkte (dies).

Da das Berliner Museum einen ähnlichen Gegenstand besitzt (V.A. 2646; ausgestellt in Schrank H, des babylonischen Saales), benütze ich die Gelegenheit, auch diesen zu beschreiben. Er ist wie jener aus feinem Kalkstein, etwas kleiner, hat aber grössere, ebenfalls neubabylonische Schrift und ist der Länge nach in 3 Teile gespalten; ausserdem findet sich in der Durchbohrung noch ein Rest des alten Stabes (bezw. Stiftes) aus Eisen. Vgl. autographische Beilage 2. Auch über die Herkunft dieses Knaufes ist nichts bekannt, da er von einem Londoner Händler gekauft ist, der darüber nichts wusste. Die Inschrift lautet in Umschrift und Uebersetzung:

- 1. ana il A-e Deli-šu m il Bel-zir 1. Dem Gott A-e, seinem
- 2.  $apil^{mil}E^{r}$ )-a- $b\dot{a}$ - $an^{2}$ ) 2. Sohn des Ea-ban,
- 3. ana balat napšâti-šu epu- 3. für die Erhaltung seines uš-ma igi-eš
- Herrn, Bel-zir,
- - Lebens machte und schenkte (dies).

<sup>1)</sup> Zeichen bit. 2) ban-il statt ba-an?

Nr. 2: kleines Amulett oder dergleichen aus Bronze. Die Gestalt s. in der autographischen Beilage 3. Auf der Vorderseite ein Mann, eine Gottheit anbetend, welche auf einem geflügelten Ungetüm thront; auf der Rückseite 2 geflügelte, auf den Hinterfüssen aufrecht stehende phantastische Tiere mit Adlerkrallen.

Nr. 3: Becher aus 2 Stücken getriebenen Bronzebleches, die in einander passen. Die äussere Hülle ist wie der Kopf einer Gazelle geformt. Kurze Inschrift nahe dem Rand des Bechers; s. autographische Beilage 4.

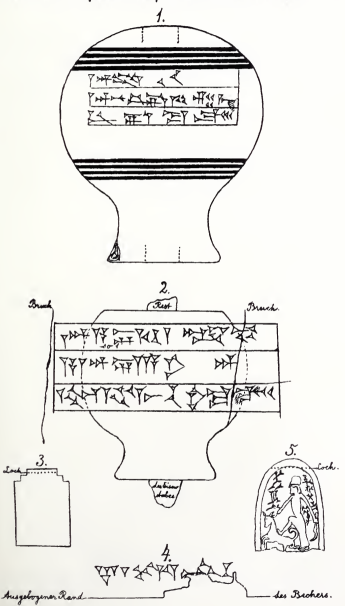
Nr. 4: Stein-Cylinder derselben Form und Bestimmung wie die babylonischen mit folgender Darstellung: eine Göttergestalt mit 4 Flügeln, in langem Gewand, hält in den Händen 2 bezwungene Ungetüme; unten, zwischen den Beinen dieser Ungetüme ein Hahn und ein etwas undeutliches vierfüssiges Tier; rechts von der Gruppe eine Person, anscheinend in betender Stellung.

Nr. 5: ein Petschaft bezw. ein Amulett aus grauweissem Stein. Auf den 3 flachen Seiten sind eingeschnittene Bilder, und zwar auf der Unterseite eine geflügelte Gestalt, wie sie sich auf Nr. 6a findet, und auf den beiden Seitenflächen »eine Person mit besiegten und erlegten Tieren« (Jagdbeute dürfte jedoch nur eines davon sein). Die eine der letztgenannten Seiten (s. autographische Beilage 5) hat eine kurze Inschrift, die etwa so lautet: Nabu nasir¹) napisti-nu nasir¹) bala-ta: »Nebo, Schützer unserer Seele, Schützer des Lebens«. Ist diese Deutung richtig, so ist das letzte Wort mit der babylonischen Gestalt des Zeichens tin geschrieben, was also für babylonische Herkunft des Gegenstandes sprechen würde; die Darstellung auf der Unterseite ist aber echt assyrisch.

Nr. 6: 3 viereckige Alabaster-Platten mit Reliefdarstellungen und der Standard-Inschrift Asurnasirpal's; aus dem Nordwest-Palast zu Nimrūd (a—c = Nr. 45—47).

<sup>1)</sup> Oder eine andere Form von nsr.

Antographische Beilage. (M.1,2,405 in natürlicher Grösse; Mr.3 diefte etwas kleiner als das Original seine)





a stellt das bekannte übernatürliche Wesen in menschlicher Gestalt mit Flügeln und langem Gewand dar. Der Kopf ist bedeckt und sieht nach rechts; die Füsse tragen Sandalen; in der linken Hand ein Eimer, Korb oder dergleichen, in der rechten ein gegen einen heiligen Baum ausgestreckter Pinienzapfen. Die Inschrift in 26 Zeilen, wovon sowohl Anfang als Schluss fehlt, läuft quer über die obere Hälfte der Platte.

b und c stellen beide das übernatürliche Wesen mit Adlerkopf, sonst aber menschlichem Körper dar. Der Kopf sieht nach links, die Füsse haben keine Sandalen; das übrige wie auf a. Diese beiden Platten sind kleiner als a, und die Reliefs befinden sich unterhalb der Inschrift, welche ursprünglich zwischen 2 Reliefs gestanden haben wird. Von der Inschrift ist ungefähr die zweite Hälfte erhalten: auf b 13—14, auf c 13 Zeilen; in beiden Fällen fehlt der Schluss der Zeilen.

Assimilation de trois nouveaux signes archaïques.

Par V. Scheil.

J'ai montré l'an dernier dans le *Recueil* XIX, p. 62 (Note XXVIII) par raison topique et non d'une manière approximative, que le pays appelé de *Gis-ban-ki*, était situé au pays actuel de Djokha.

Je veux restituer aujourd'hui par raison topique, le nom du même pays, abusivement et provisoirement lu Giš ban ki.

Or A a la valeur de UH. En voici la preuve: Il y a longtemps que je publiai dans le Rec. XVII. 38, une série de suscriptions historiques, les premières relevées sur les contrats de Telloh. On y lit entre autres, celleci Mu III ki ba gul.

Or ce *Hu-hu-nu-ru-(ki)* a des variantes: *Hu-hu-ru-ki* qui est plutôt un lapsus du scribe, *Hu-ru-ki*,

et une autre importante que je relève deux fois sur les contrats de Niffer v. gr. (Const. 639):

a la valeur certaine de uh.

Et ce n'est pas ici un lapsus; on retrouve la même formule avec le même signe, au deuxième rang dans le même nom, dans les tablettes contemporaines de Telloh: Hu- - nu-ri, où M. Thureau-Dangin lit Ri-ban-nuhu-(ki) (Revue sém. 1897 p. 73). C'en est donc fait de Giš-ban-ki, et le pays ainsi designé est à lire dans ses éléments, Gis-ul-(ki).

Ce signe se rencontre dans les suscriptions des contrats de l'époque de Šargani, Naram-Sin, qui se trouvent en partie au Musée de Constantinople où j'ai pu les transcrire.

Par exemple: mu XX Gutium(ki) BA GAR-RA-A = šattu XX Gutium(ki) iškun (ou ištakan).

Il est inutile de songer, comme on l'a fait, à assimiler le signe discuté à [E]] nîru, et de traduire ainsi la formule = »année où il a imposé le joug à Guti«. L'examen matériel du signe empêcherait à lui seul cette identification; et d'ailleurs il faudrait dans ce cas, avec \( \psi \) un eli ou un (-= ] quelconque.

Notre signe est un signe double comme Xx comme 🎾 🗀, avec un sens simple. Il est composé de 📚, harranu, girru et du signe de la bataille, MÊ, tahâzu, avec le sens simple de metequ, girru, »campagne, expédition«, et la formule est à traduire: »Année où il accomplit l'expédition de Guti«, etc.

šakânu se construit d'ailleurs très bien avec ces mots mêtiqu, girru, voir sous l'Idéogr. \(\mathbb{E}\) (\(\mathbb{E}\)), comme on peut le constater, I, 21, 43. 65; I, 22, 92; I, 23, 11; I, 25, 72, 79.

Tout le monde connaît la présence de ce signe dans l'Inscription de la Statue B de Gudêa, V, 2

1. ki-mag-uru ka al nu gar x ki nu gub.

Ceux qui se sont occupés de ce texte ont renoncé à rendre compte du signe x, et, de fait, sa singularité leur aurait rendu difficile cette tâche. J'ai pu réunir un assez bon nombre de documents qui reproduisent ce signe, dans différents contextes.

Avant de conclure à une identification, voici ces documents:

2. Texte de Telloh, 2<sup>me</sup> Dynastie d'Ur (Constant. non côté).

3. Texte de Telloh, 2<sup>me</sup> Dynastie d'Ur (Mossoul, lieu actuel inconnu).

4. Texte de Telloh, 2<sup>me</sup> Dynastie d'Ur (Constant. non classé).

5. Texte de Telloh, 2<sup>me</sup> Dynastie d'Ur (Mossoul, lieu actuel inconnu).

《三人世祖祖 《三人世祖祖 《四十五 《四十五 《四十五 《四十五 《四十五 》 《四十二》 《一二》 《四十二》 《四十二》 《四十二》 《四十二》 《四十二》 《四十二》 《四十二》 《四十二》 《四十二》 《四十》 《四十二》 6. Texte de la 2me Dyn. d'Ur. Niffer (Const. nº 204).

7. Texte de Telloh. (Šargani-Naram-Sin) Const. nº 1109.

<sup>1)</sup> su ou rug détermine passim dans les contrats de la 2me dynastie d'Ur le

8. Enfin, passim, dans les textes des époques précitées, on trouve ce même nom x.

Dans les textes 2, 3, 4, 5, 6, notre signe affecte des quantités discrètes.

Dans le texte 2, il spécifie aussi bien le le que le que le ; dans les textes 3 et 5, il ne s'applique qu'au le ; dans le 4<sup>me</sup>, il spécifie le le et le que le qu'au le ; dans le 4<sup>me</sup>, il spécifie le le et le que et du qui est le que le qu'au le qui est le que le que le qu'au le qu'au le qu'au le qu'au le qu'au le que le qu'au le qu'au le qu'au le que le qu'au le que le qu'au le qu

Dans le texte 6, il spécifie des animaux livrés par des bergers. Il les désigne sans le complément du genre ou ou et et en opposition avec un autre signe, et et en opposition avec un autre signe, et et en om du signe du genre. Mais dans ce cas, le nom du berger, naqid = rid alpi désigne assez de quels animaux il doit être question.

Le signe permute évidemment dans le texte 6, avec le signe du texte 2; les deux sont mis en opposition avec notre signe discuté; ils ont été souvent confondus ailleurs, et en fait, ils ont des valeurs communes.

Zu ayant la valeur de  $id\hat{u}$ ,  $lam\hat{a}du$  »concumbere«, et se disant bien, en assyrien de la femme (cf.  $u\bar{s}$ -nu-zu »qui ne connaît par le mâle«), on peut conclure pour lambda le sens de »jeune brebis mère«, et corrélativement pour le signe discuté, celui de »mâle adulte, pubère«; x lambda »jeune bélier adulte«; x »jeune bouc adulte«.

En effet notre signe est composé de the comme on le voit par le signe archaïque NAM qui est devenu qui est devenu qui est devenu qui est devenu

égale marû (Brünn. 6419) qui indique la puberté chez le mâle. Cf. Jensen KB III, 1. 60 notes.

On comprend ainsi à merveille Brünn. 7430 amil se = marû; 7429 >> Y=YYYY se = marû et 6423 corrigé par Delitzsch, HWB p. 425. où amil équivant à EII et > à \*

## EM I & M \* = marû.

On s'explique du même coup le parallélisme qui existe entre St. B Gud. V, 2 et 3.

ki-mag uru-ka al nu-gar lu še ki nu-gub.

La même opposition se trouve dans les contrats de la 2<sup>me</sup> Dynastie d'Ur entre al et giš (EXX) »vache adulte«; EXX »taureau adulte«. EXX = zikaru, marû (BRÜNN. 5703, 5707); et il faut traduire le passage de la statue B: »dans le haut lieu de la ville, il ne se trouva pas de femelle, il ne s'y tint pas un mâle« (dont l'union eût profané l'emplacement sacré du temple de Ningirsu). Cf. ibid. IV, 5. 6 le passage encore confus ila-bi šal-e nu-ila saggud-e munaru.

## Sprechsaal.

#### Le dieu-roi Bur-Sin-Planète.

Par V. Scheil.

J'ai montré dans un article du *Recueil des travaux* XVIII, 64—74, qu'on vouait un vrai culte aux princes comme Gudêa, Gimil-Sin, Naram-Sin, pendant leur vie et après leur mort.

De plus, ces héros étaient parfois assimilés à des étoiles ou à des constellations, et le culte qu'on leur rendait était astral.

J'en tire la première preuve du petit texte suivant de l'époque dite de la deuxième dynastie d'Ur, où un roi de cette dynastie Bur-Sin est identifié avec la planète ou avec la constellation de Marduk, (mul) AMAR-UT. 1)

<sup>1)</sup> J'ai copié cette tablette à Mossoul en 1894, avec cent autres qui provenaient de Telloh, et dont j'ignore le lieu actuel.

ı qa, ı serviteur,

12 serviteurs à 1/2 sicle,

service masculin qui se tient à (?) Gab šar-ra:

1/2 qa, Bur-Sin-(mul)-Marduk,

3 servantes à 15 sicles,

service féminin qui se tient dans l'Êdubba:

14 servantes de Martu-abkallu à 10 sicles,

1 servante à 1/3 de qa,

i servante à 15 sicles,

service féminin de Martu ri'u damqu, dans Girsu(ki) . . .

etc. etc.

#### Le sens du mot namrak.

Par V. Scheil.

Ce mot se rencontre: Gud. B VI. 66; Vase de Naram-Sin I. R. 3. 7; Hilpr., BO I, vol. I, pl. 4, lign. 11. 12. Pour le médiocre plaisir de grossir cette note, je ne citerai pas *in extenso* ces passages, ni ne marquerai, pour les corriger, les opinions émises à ce sujet par Oppert, Amiaud, Jensen, Hilprecht. Mieux vaut éprouver sa propre opinion.

Le mot *namrak* se trouve dans un texte de Telloh (2<sup>me</sup> Dyn. d'Ur), que j'ai copié à Mossoul en 1894 (n° 65 de mon cahier):

Liste de qa de blé.

(Suivait vraisemblablement la liste des fournitures des namrak .)

Cf. nº 66 de mon cahier:

Si le IP-UŠ de la rère ligne est un haut fonctionnaire, le NAM-RA-AK l'est aussi; ils vont de pair dans la première ligne. Or il n'est rien de plus certain pour ce qui regarde le IP-UŠ. Cela ressort de la suite de ces deux textes. Dans le premier sont mentionnés les IP-UŠ: dans le deuxième le nommé Gimil-Bêl est grand IP-UŠ.

Au surplus dans le n° 1 Niff. Const. sur l'empreinte du cachet on lit le nom de E-ir- $B\hat{e}l$ , IP-UŠ lugal, dumu  $\hat{E}n$ -nu.

Dans le n° 3 Niff. Const., le cachet empreint porte IP- Bêl, IP-UŠ lugal, etc. etc.

Des lors, il me paraît résulter pour NAM-RA-AK un sens analogue: »prince, haut fonctionnaire« etc.

Dans Gud. B VI, 66 il faut donc entendre: »il frappa Anšan et amena son prince dans le temple de Ningirsu«.

Dans le vase de Naram-Sin: »A Naram-Sin, roi des quatre régions, vase du prince de Magan«.

Dans BOI I, pl. 4 lign. 11. 12: »A Bêl, après la conquête d'Elam, il consacra (ou voua) le IN¹) du prince d'Elam«.

Le texte suivant (Const.) de l'époque de Šargani-Naram-Sin, encore inédit, ne s'oppose en rien à cette manière d'interpréter NAM-RA-AK:

a évidemment ici la valeur du nom qu'il porte = pisannu, et le sens des lignes qui nous intéressent se rendrait ainsi: »Des vases apportés d'Agadê, un vase au prince d'Uruk, deux vases au N. N. à Uruk sont portés«.

<sup>1)</sup> Cf. Khors. Sarg. 24: niši ašib libbišu ašlula 50 narkabāte ina libbišunu akşurma u sittūti inušunu ušaķiz . . . .

## Aus einem Briefe des Herrn Dr. J. A. Knudtzon

Kairo, den 9. November 1897.

.... Der letzte Bestandteil von dem Namen des babylonischen Königs, der jetzt von Winckler Ka-al-lim-ma-Sin, ohne Fragezeichen, gelesen wird, ist sowohl nach der Londoner wie nach der Tafel zu Gize ganz sicher nicht Sin, sondern Bel. Das letzte Zeichen hat 3 senkrechte und 2 wagerechte Keile: auf der Gize-Tafel ist der untere linke Teil des Zeichens etwas undeutlich; mehr als 2 wagerechte scheinen aber nicht vorhanden gewesen zu sein. Auf der Londoner Tafel kommt zu vor - s. Zz. 27, 80 und 97 -, wird aber dort überall anders geschrieben. Auf der Berliner Tafel sind die betreffenden Zeichen teilweise zerstört; das letzte ist aber doch eher lil(kit) als zu. Auf der Gize-Tafel geht dem Bel (an en lil) voraus: ás-ma-an, und dann ein senkrechter Keil, der auf einen oder - was mir allerdings ziemlich fraglich erscheint - zwei über einander stehende schräge folgt; davor ist alles weggebrochen. ás und was davor zu sehen ist hat Winckler für ši gehalten; ši wird aber auf der Tafel anders geschrieben: 🗲; der schräge Keil geht über den senkrechten, und der wagrechte hat keinen so dicken Kopf wie der wagrechte vor ma. Was dem ás vorhergeht, kann da oder(?) ta sein. Auf der Londoner Tafel geht den Zeichen an en lil(kit) voraus: ma, dann kaum ši, áš dagegen vielleicht möglich; was aber zwischen diesem Zeichen und dem Anfangs-ka steht, kann ich unmöglich bestimmen; doch scheint mir al ausgeschlossen zu sein (es sieht in Z. 13 anders aus); ta ist vielleicht möglich, aber kaum da. Auf der Berliner Tafel ist das, was auf das ziemlich zerstörte Anfangs-ka folgt, wegen des knappen Raumes meines Erachtens sicher nicht al-lim; dagegen ist da-áš sehr wahrscheinlich. Das folgende Zeichen scheint nun eigentlich nicht ma zu sein; die Stelle

ist aber undeutlich, und *ma* ist auf den beiden anderen Tafeln ja sicher. Zwischen diesem vorausgesetzten *ma* und dem teilweise zerstörten *en* wird gewiss nur ein *an* gestanden haben (also wie auf der Londoner Tafel).

Nach dem Mitgeteilten ist es also nicht unwahrscheinlich. dass der Name des betreffenden Königs *Ka-da*(bezw. *ta*)-áš-ma-an-Bel gelautet hat.

Schliesslich möchte ich Ihnen noch mitteilen, dass ich vor mehr als anderthalb Jahren, zu einer Zeit, wo ich die Londoner und Berliner Tafel verglichen hatte, in einem Vortrag in der Gesellschaft der Wissenschaften zu Kristiania die Lesung dieses Namens erwähnt habe und schon damals im wesentlichen zu demselben Ergebnis wie heute gekommen bin . . . . .

#### Zum Leben des Mar Benjamin.

Von C. Brockelmann.

Herr Scheil hat übersehn, dass die von ihm im vorigen Hefte dieser Zeitschrift veröffentlichte Legende des Mar Benjamin fast ganz mit der des Mar Micha in Bedjan's Acta Martyrum et Sanctorum III 513-532 (aus cod. Sachau no. 222) übereinstimmt. Die Abschnitte Sch 6414-83 u.: B 5139-52610, Sch 878-14: B 52611-16, Sch 8718-9116: B 5293-5324 v. u. stehn zu einander in einem ähnlichen Verhältnis wie die beiden Recensionen in Scheil's Handschriften A und B; nur stimmt Bedjan's Text meist noch etwas genauer zu B, vgl. Sch 72 n.1 mit B 517/8, Sch 83 n.1 mit B 52312-52610. Bei BEDJAN fehlt wie in B der Passus Sch 83 u. - 877; dafür sind die bei Scheil fehlenden Wundergeschichten 5271-5293 eingeschoben. Die Legenden der beiden Heiligen decken sich Zug für Zug. Nicht nur der Name ihres Lehrers Eugen, sondern auch der ihrer Heimat Nûhadrâ und ihres Vaters Guršah sind identisch. In beiden Geschichten wird sogar derselbe Küster in Hims, Joseph (Sch 773 = B 52110) als Zeuge angeführt.

Verschieden erzählt sind nur die Klostergründungen. Bei Scheil gründet Benjamin ein Kloster zwischen Kefartûţâ und Dârâ beim Dorfe Dûgân, gegenüber von Mardîn; bei Bedjan Micha ein Kloster bei Alqôš. Im einzelnen zeigen aber beide Berichte wieder so viele gemeinsame Züge, dass nur einer das Original sein kann. Beiden Heiligen wird die Stätte des künftigen Klosters von einem Engel mittelst eines Stabes gewiesen. Wie Benjamin von den Bewohnern von Kefartûţâ und Mardîn unterstützt wird, so Micha von den Leuten von Ma'lĕţâjê, Bâlâd und Mauşil; bei der Einweihung assistiert dem Benjamin der Bischof von Nisibis, dem Micha der von Ma'lĕţâjê.

Dass das Leben des Mar Benjamin das Original, das des Mar Micha ein Plagiat ist, geht schon aus dem ganzen Tenor hervor. Besonders deutlich zeigt es ein Vergleich der beiden Stellen:

SCHEIL 837 ff.

Der Heilige kam nach Nisibis und nahm den dortigen Bischof und die Einsiedler und Heiligen mit sich, und sie kamen, um die Kirche im Kloster des Mar Benja-

min zu weihen.

BEDJAN 52911 ff.

Der Bischof von Maʿlĕţâjê kam, um zu kommen und das Kloster des Mar Micha zu weihen.

Die unsinnige Fassung der zweiten Stelle kann nur durch flüchtige Benutzung der ersten erklärt werden.

Wir haben also den immerhin interessanten Fall, dass ein Mönch die schon litterarisch fixierte Legende eines nicht eben weit entfernten Klosters einfach für seine Anstalt usurpiert und sein freches Plagiat mit einer gezierten Vorrede dem Patriarchen und Katholikos Simeon<sup>1</sup>) zu widmen wagt.

I) Welcher von den 16 nestorianischen Kirchenfürsten dieses Namens (Barhebraeus, Hist. eccl. II 567-73) gemeint sei, lässt sich leider nicht feststellen.

## Aus einem Briefe des Herrn Professor S. Fraenkel

an C. Bezold.

Breslau, d. 5. Dec. 1897.

.... Als ich die im letzten Heft Ihrer Zeitschrift veröffentlichte Vita des Mar Benjamin las, kam sie mir sehr bekannt vor, und ich erinnerte mich, ähnliches bei Bedjan gelesen zu haben, hatte aber das Buch nicht zur Hand, um nachzucontrollieren. Kurz darauf erzählte mir Herr Dr. Brockelmann, dass auch er die Identität der Erzählungen bemerkt und Ihnen bereits darüber berichtet habe.

Die Edition des Herrn Scheil enthält allerlei Versehen und Schreibfehler, die aber wohl meist leicht zu heilen sind. Vielleicht nicht Jedem auf den ersten Blick deutlich ist die stärker verderbte Stelle auf S. 78, Z. 7—9 (Anm. 6). Die Krankheit wird zunächst als Lagen »Umdrehung« erklärt, dann deutlicher: »dass ihr Gespei (I. conloc) für conloc); natürlich ist die Anwendung dieses Wortes hier eigentlich recht ungeschickt) wieder in den Magen zurückkehrte, nachdem es bereits verdaut war, und dann durch den Mund herauskam« (l. 320, 1200). Durch diese Erklärung wird die Heilung des verderbten Namens sichergestellt. — Für wolf, wie er in der Anmerkung heisst, ist das — graphisch nur wenig verschiedene — wolf (wolf) einzusetzen, d. i. είλεός »Darmverschlingung« (vgl. BB ed. Duval 128) . . . . .

Eine — wie es scheint — ursprünglichere Form für den bei Ptolemaeus vorkommenden Ortsnamen ʾIðizaoa, den Sachau im letzten Heft Ihrer Zeitschrift, S. 59 bespricht, liegt doch wohl in dem im babyl. Talmud öfters genannten איהי (Levy, Nhbr. Wb. I, 62; Berliner, Beiträge etc. 62) vor . . . . .

## Une lettre de Hammurabi.

Par Fr. Thureau-Dangin.

Voici une nouvelle lettre de *Hammurabi* à *Sin-idinnam* (voir nos *Tabl. chald. inéd.* n° 84).

A-na ilu Sin-i-din-nam
ki-be-ma
um-ma Ha-am-mu-ra-bi-ma
a-nu-nm-ma 6 šu-ši KALAM¹)-IL-MEŠ
at-tar-da-ak-qn
3 šn-ši KALAM-IL-MEŠ it-ti-e bi-zn-tim ša
Larsa(-ki)
u 3 šu-ši KALAM-IL-MEŠ it-ti-e bi-zu-tim ša
alu Ra²)-ha-bi(-ki)

li-pu-šu
.... bu-tu li-il-li-ma

»À Sin-idinnam Hammurabi: or ça je t'envoie 6 soixantaines d'hommes de corvée(?); que 3 soixantaines fassent les . . . . de Larsa, et 3 soixantaines les . . . . de la ville de Rahabi. Que . . . . elève.«

<sup>1)</sup> Ce signe est de lecture douteuse; dans la partie droite un seul trait horizontal est certain: d'où la lecture proposée.

<sup>2)</sup> Ainsi sur l'original.

#### Recensionen.

Die Entstehung des ältesten Schriftsystems oder der Ursprung der Keilschriftzeichen dargelegt von Friedrich Delitzsch. Leipzig, Hinrichs 1897. VIII, 240 Ss. in Autographie. M. 11.50.

Nachdem das obige neue Buch Delitzsch's von Jensen in der Deutschen Litteraturzeitung 1897, Nr. 30, Sp. 1166-78 die schärfste Verurteilung erfahren und auch Peiser in den Mitteilungen der Vorderasiat. Gesellsch. 1897, 4, S. 316-25 in der Hauptsache absprechend über dasselbe geurteilt hat, kann es nicht mehr meine Aufgabe sein, etwa von Neuem auf die unläugbaren Schwächen von D.'s Schrift an dieser Stelle aufmerksam zu machen. Vielmehr möchte ich, die beiden genannten Besprechungen als den Lesern dieser Zeitschrift bekannt voraussetzend, um nicht dem Urteil qui tacet consentit zu verfallen, meine Anzeige ausschliesslich nach der Seite hin gestalten, dass ich die Frage erörtere, ob denn wirklich die Ausführungen D.'s so voller ,Ungeheuerlichkeiten' sind und so gut wie gar nicht unsere Erkenntnis fördern, wie es vor allem nach Tensen's Anzeige den Anschein haben könnte. Dabei verzichte ich darauf, hier näher einzugehen auf den Ton, in dem speziell J. seine Anzeige gehalten hat und für welchen er selbst die Verantwortung übernehmen muss. Nur zweierlei mag hierzu bemerkt werden. Einmal, dass eine gesunde Weiterentwickelung der assyriologischen Wissenschaft, welche ja gewiss auch Jensen am Herzen liegt, durch das

Anschlagen eines derartigen Tones sicher nicht herbeigeführt wird. Sodann war es, auch angenommen, dass J. sachlich in allen Punkten mit seiner Kritik im Rechte wäre, in jedem Falle ungehörig, das Buch eines um die Assyriologie so eminent verdienten Forschers wie Delitzsch, auf dessen Schultern wir Jüngeren Alle, Jensen eingeschlossen, stehen, in solchem Tone vor einem weit über den engeren Kreis der Fachgenossen hinausgehenden und darum mit den sonstigen grossen Verdiensten D.'s nicht ohne Weiteres vertrauten Leserkreise zu besprechen.

Was die Sache selbst betrifft, so stehe auch ich nicht an, zu erklären, dass D. mit diesem seinem neuesten Buche sich auf einem Gebiete versucht hat, auf dem nicht gerade seine wissenschaftliche Stärke liegt, dass darum auch ein erheblicher Teil seiner Ausführungen wol nicht Stich hält. Mathematisch beweisen lässt sich freilich die Unrichtigkeit solcher Erklärungen des Ursprungs eines Keilschriftzeichens kaum jemals. Indessen erscheinen dieselben doch vielfach zu gekünstelt, zu abstrakt, als dass man annehmen könnte, es sei wirklich gerade so und nicht anders im alten Babylonien bei der Ausbildung der einzelnen Schriftzeichen zugegangen. Andererseits dürfen wir auch nicht, wie das JENSEN und Peiser zu sehr zu tun geneigt sind, annehmen, dass die babylonische Schrift sich ausschliesslich nach den Regeln des gesunden, natürlichen, ungekünstelten Menschenverstandes entwickelt habe. Die babylonischen Priester - in deren Händen wird ja gewiss von Alters her hauptsächlich die Kunst des Schreibens geruht haben - waren schon zu der Zeit, aus der unsere ältesten Inschriften stammen, keine einfach denkenden Leute mehr, sondern, wie schon die ältesten religiösen Texte zeigen, sehr zu Spekulationen und Abstraktionen geneigt. Dieses spekulative Element, das in der babylonischen Priesterschaft herrschte, kann sich sehr wol schon recht frühzeitig in der jedenfalls sehr allmählich verlaufenen Ausbildung der komplizierten babylonischen Schrift geltend gemacht haben.

Es ist darum an und für sich wol möglich, dass D. selbst mit einigen seiner recht unnatürlich und geschraubt klingenden Erklärungen nicht blos die spätere Ansicht der babylonischen Gelehrten über die Entstehung eines Zeichens, sondern wirklich die ursprüngliche Herkunft desselben getroffen hat.

Als ein wirkliches Verdienst muss ich es bezeichnen, dass D. mit Energie den Weg betreten hat, auch solche Zeichen, die man bisher allgemein als einheitlich betrachtete, auf ihre etwaige Zusammensetzung aus zwei oder drei Zeichen hin zu untersuchen. Bereits in Kapitel I ,die 180 bekannten Zeichenkomposita' begegnen wir einigen einleuchtenden neuen Erklärungen von zusammengesetzten Zeichen, z. B. von ♯️��️ ,Hirte' als ,Stab(‡)-Träger(���)' S. 50, von FT ,Vater', gemäss der altbabylonischen Form, als ,Schützer' (4) des ,Hauses' (5) S. 58. Und in Kapitel II, die ihrem Ursprung nach unbekannten 200 Zeichen' finden sich neben vielen unannehmbaren Zeichendeutungen doch auch eine gute Anzahl solcher, mit denen D. sehr wol das Richtige getroffen haben kann. So halte ich, trotz Jensen's Ausstellungen, D.'s Erklärung der Gunū-Zeichen im Grossen und Ganzen für durchaus richtig. Eine gewisse Analogie bietet hier ja auch das Aegyptische, wo auf einer späteren Stufe der Schrift eventuell das Pluralzeichen III zur Verallgemeinerung eines Begriffes, der Strich | zur Verengerung eines solchen gebraucht wird (s. Erman, Aegypt. Gramm. § 49 und 50). Natürlich wird auch auf babylonischem Gebiete die Ausbildung der Gunū-Zeichen nicht den sogenannten "Schrifterfindern", sondern erst einer relativ sehr späten Stufe der Schriftentwicklung zuzuweisen sein. Jedenfalls besteht bei einigen der Gunū-Zeichen nicht nur ein Zusammenhang in der Form, sondern auch in der Bedeutung zwischen dem gunierten und nicht gunierten Zeichen, so vor allem bei 🏞 und 🌣 + III, bei \ und \ und \ und \ und \ und

Sehr einleuchtend erscheint mir ferner z. B. das von D. über den Ursprung und die eigentliche Bedeutung der Zeichen und II S. 87 ff., und S. 93, S. 101, II S. 163, S. 112 f., III S. 163, S. 167, S. 172 f., III S. 174, III und S. 180 ff., S. 185 Ausgeführte. Und selbst, dass D. mit seiner Erklärung der Hieroglyphe für "Mensch" E. 193 f. Recht behält, halte ich nicht für ausgeschlossen.

Inwieweit ich in D.'s "Ausblick auf das phönikische Alphabet" S. 221 ff. ein berechtigtes Moment anerkenne, darüber habe ich mich bereits in ZDMG 50, 667 ff. geäussert. Nach Jensen a. a. O. Sp. 1177 fehlt allerdings, trotz dieser meiner Ausführungen, auch der Schatten eines Beweises dafür, dass das westsemitische Alphabet auch nur unter assyrischem Einfluss entstanden ist. Peiser drückt sich a. a. O. S. 321 hierüber wenigstens etwas vorsichtiger aus.

Direkt als falsch oder richtig erweisen lässt sich, wie gesagt, auf dem von D. in seinem Buche betretenen Gebiete kaum etwas. Möglich ist hier gar Vieles, was deshalb allerdings noch nicht wirklich zu sein braucht. Manches wird die Zukunft hier noch aufhellen, Vieles wird freilich vielleicht auf immer unentschieden bleiben müssen. Delitzsch wird jedenfalls das bleibende Verdienst haben, durch diese seine Veröffentlichung die Frage nach dem Ursprung der Keilschriftzeichen so in den Fluss gebracht zu haben, dass dieselbe kaum so leicht wieder ganz zum Stillstand kommen wird, und ein gut Teil des von D. Vorgebrachten wird sich gewiss auch bewähren.

Leipzig, 23. November 1897.

H. Zimmern.

#### Bibliographie.

- Anz, W. Zur Frage nach dem Ursprung des Gnostizismus. Ein religionsgeschichtlicher Versuch: Textc und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur. Herausgegeben von O. von Gebhardt und A. Harnack, Bd. XV, Heft 4. Leipzig (Hinrichs) 1897. IV, 112 Ss. in 80. Vgl. A. Harnack, Theol. Ltrztg. 1897, No. 18, Sp. 483—4.
- Basmadjian, K. J. Note on the Van inscriptions: Journ. of the Royal As. Soc. 1897, July, p. 579-83.
- Baumgartner, A. Geschichte der Weltliteratur. I. Die Literaturen Westasiens und der Nilländer. 2. Aufl. Freiburg (Herder) 1897. Darin: Erstes Buch, fünftes Kapitel: Babylonische und assyrische Schriftdenkmäler: S. 53-85.
- Boissier, A. Note sur un linteau de porte découvert en Assyrie par George Smith: Proceed. Soc. Bibl. Arch., 1897, p. 250-51.
- En Cappadoce. Notes de voyage. Genève (Rey et Malavallon) 1897.
   51 pp. in 80 und 18 Phototypien.
- Bondi, J. H. Gegenseitige Kultureinflüsse der Aegypter und Semiten: Festschrift für Georg Ebers, S. 1-7.
- Delitzsch, Friedr. Entgegnung: Deutsche Litt.-Ztg. 1897, No. 36, Sp. 1438.
- Halévy, J. Le profit historique des tablettes d'El-Amarna: Revue sémitique 1897, p. 343-59.
- Harper, R. F. Assyrian and Babylonian letters belonging to the Kouyunjik Collections of the British Museum. Parts III and IV. Kritik darüber: The Athenaeum 1897, No. 3640, p. 157—8.
- Assyriological notes: Am. J. Sem. lang., Vol. XIV, p. 1-16.
- Ausführliche Kritik über Peters' »Nippur«, etc., Vol. I: ibid., p. 38-44.
- Gli Hethei-Pelasgi in Italia: Civiltà cattol., serie XVI, vol. XI, quad. 1133, p. 529—47; vol. XII, quad. 1135, p. 42—55; quad. 1137, p. 274—89; quad. 1139; p. 526—40.

- Hüsing, G. Die iranischen Eigennamen in den Achämenideninschriften. (Königsberger Diss.) Norden 1897. 46 Ss. in 80.
- Johnston, Chr. The epistolary literature of the Assyrians and Babylonians: Journ. Am. Or. Soc., Vol. XVIII, p. 125-75.
- Ledrain, E. Dictionnaire de la langue de l'ancienne Chaldée. Paris (Leroux) 1897.
- Lincke, A. Kambyses in der Sage, Litteratur und Kunst des Mittelalters: Festschrift für Georg Ebers, S. 41-61.
- Lindborg, O. L. Vergleichende Grammatik der semitischen Sprachen.
  I. Lautlehre. I. Konsonantismus. Götheborg (Wettergren und Kerber)
  1897. XI, 160 pp. in 80.
- Messerschmidt, L. Tabula Babylonica V.A.Th. 246 Musei Berolinensis primum editur commentarioque instr. (Berliner Diss.) Kirchhain 1896. 33 pp. in 8<sup>o</sup>.
- Müller, M. W. Geographische Einzelheiten (Botrys. Zu Niebuhr's Jarimuta. Die Seelandschaft Unki): Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft, 1897, 3, S. 273-78.
- und Winckler, H. Papâhu: ebend., S. 279-80.
- Niebuhr, C. Die erste Dynastie von Babel: ebend., S. 290-95.
- Oppert, J. Éclaircissements sur quelques points relatifs à la dernière période de l'empire assyrien: Extrait des Comptes rendus de l'Acad. des Înscrr. et Belles-lettres, 1897. 10 pp. in 80.
- Peiser, F. E. Studien zur orientalischen Altertumskunde: Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft, 1897, 4. Berlin (Peiser) [1897]. 32 Ss. in gr.-80.
- Pinches, Th. G. Some early Babylonian contracts or legal documents: Journ. of the Royal As. Soc. 1897, July, p. 589-613.
- Plunkett, E. M. The Median calendar and the constellation Taurus: Proceed. Soc. Bibl. Arch., 1897, p. 229-43 (and 5 plates). Vgl. J. Offord, ibid., p. 243-5, und Plunkett, ibid., p. 246-49.
- Scheil, V. Choix de textes religieux assyriens: Extr. de la Revue de l'histoire des religions. Paris (Leroux) 1897. 11 pp. in gr.-80.
- Scherman, L. Bibliographie über Keilinschriften: Orientalische Bibliographie X, S. 236-8; 245-7.
- Tallqvist, K. L. Muinaisbabylon laista taika-uskoa länsimailla: Valvoja 1896, p. 498—520.
- Thureau. Dangin, Fr. Kritik über Delitzsch's »Die Entstehung des ältesten Schriftsystems«, R. F. Harper's »Assyrian and Babylonian letters belonging to the Kouyunjik Collections of the British Museum«, Parts III and IV, und Baumstark's Artt. »Babylon« und »Babylonia«: Revue crit 1897, No. 25, p. 481—4.

- Über ein Model des **Thurmes von Babel** im National-Museum zu Washington: Beiläge zur Allgemeinen Zeitung 1897, Nr. 263, S. 8.
- Weissbach, F. H. Eine sumerisch-assyrische Beschwörungsformel (IV. Rawl. 16 No 1): Mélanges Charles de Harlez (Leide, Brill 1896), p. 360-71.
- Zur Chronologie des falschen Smerdis und des Darius Hystaspis:
   Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LI, S. 509-23.
- Winckler, H. Tel-Amarna 125: Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft, 1897, 3, S. 283-5.
- Die Istar von Ninive in Aegypten: ebend., S. 286-9.
- The Tell el-Amarna Tablets. Kritik darüber: The Athenaeum 1897, No. 3640, p. 157.
- Zimmern, H. Vergleichende Grammatik der semitischen Sprachen. Elemente der Laut- und Formenlehre. Mit einer Schrifttafel von Julius Euting. Berlin (Reuther und Reichard) 1898. XI, 194 Ss. in 80.

#### Berichtigungen.

S. 113, Z. 20 l. »an« st. »über«.

S. 114, Z. 1 l. »angeschlagenen« st. »eingeschlagenen«.

Abgeschlossen am 17. December 1897.

# Zu Winckler's Sabäischen Inschriften der Zeit Alhan Nahfan's.

(Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft 1897. 5.)

Von J. Mordtmann.

S. 2 wird die Inschrift ZDMG XXXIII S. 485 ff. so ergänzt, als ob es sich um eine Dedication an האלב | רים handelte. Da aber Z. 3 deutlich vom Heiligtume [des Almaqah in] die Rede ist und Z. 5 diese Gottheit ausdrücklich erwähnt wird, so ist doch wohl anzunehmen, dass eine Weihung an Almaqah und nicht an Ta'lab, den Schutzgott der Håschid vorliegt.

S. 3. Die Ergänzung des Fragments Gl. 652:

ובניהו אותר | מלכי י | ירם | אימן | מ ן | שמו | תלתנהן ו צלם | בעל gängig, die Worte:

bleibt natürlich zweifelhaft, da die Lücken erheblich sind; das ist aber sicher, dass man nicht, wie W. will, das Ende von Z. 4 an die von Z. 5 erhaltenen Reste anschliessen darf. Schon grammatisch ist es nicht an-

# שמו | תֹלתֹנהן | צלם | בעל

mit: sie] haben errichtet diese drei [lies: dreissig] Statuen dem Ba'al zu übersetzen; dies müsste lauten: שמו | הלחנהן | אצלמן | לבעל. Wenn die Copie in Ordnung ist, muss בעל oder אוצלם im Idâfa-Verhältniss zu בעלם stehen, und man darf alsdann vermuthen, dass die Phrase ähnlich lautete wie in der von Derenbourg im *Babylonian and Oriental Record* V, p. 193 veröffentlichten Inschrift:

| החרת | והגבאן | אצלם | והקני | עתתר | דרבון | er erneuerte und weihte(?) die Bildsäulen und Anatheme, des 'Attar von Dîbân'.

Zu לעל ist zu bemerken, dass im Gegensatz zu den Nordsemiten die Bezeichnung der Gottheit als בעל פוחפה בעל ביתהמו den Gottheit als בעל ביתהמו den Gottesnamens in den Sabäischen Inschriften selten ist; ausser בעל ביתהמו kann ich im Augenblicke nur בעל אועלן H. 443, על אועלן H. 443, אלמקה H. 6214, sämmtlich für אלמקה אלמקה, anführen; häufig dagegen ist die Anwendung von לוש דת לל, ד הקבץ. אלמקה ב' Attar.

Gl. 1359/60 (S. 9 ff.). אחם | וצמר | בין ist deutlich die Erklärung von אחם | אולשעק בין, letzteres im Sinne von Frieden stiften; das Vb. צמר kommt hier zum ersten Male vor, מאתם und davon abgeleitet מאתם sind schon mehrfach belegt.

Im Arabischen ist آتم I vom Schlauche: aufgetrennt werden, trans.: schneiden und u. AA.: sich versammeln, daher مأته die Versammlung [von Frauen] zur Trauerfeier, dann allgemein: die Trauer, اتم بالبكان dagegen heisst: einen Verband anlegen, Jemand aufmerksam und schmeichelnd behandeln etc., also griechisch etwa mit περιθάλπω wiederzugeben.

Man mag daher אתם וצמה als er trennte und verband (zwischen den Streitenden) d. h. er vermittelte zwischen ihnen auffassen, wenn man beide Verba als Bezeichnung einer Handlung durch zwei Gegensätze betrachtet; zieht man dagegen Synonyma vor, so kann man mit Berufung auf die von Lane aus dem Tahdîb an-

geführte Bedeutung (he brought together or united two things) durch ,verband' übersetzen.

An den übrigen Stellen, wo אמרם Vb. vorkommt (min. H. 3653, 5282, 4513; altsab. Gl. B. 3026), hat es entschieden eine konkrete Bedeutung, ebenso אור די H. 1743, 5984, ZMG XXIX 600 וני vermuthlich ist hier überall von Bewässerungsanlagen die Rede (vgl. ישור vom Schlauche gebraucht).

Dagegen kann weder Gl. 110, ff.

כן | התוב |) והוחר | עמשפוק | כבורו | אקינם | ו כלו | אתמתחמו

,so gab wieder und . . . 'Ammîschafaq, der kabîr aqjân und . . . alle ihre מתמת . . . '

noch auch Gl. 1382 f.

ברת תאוולו | מראהמו | ואתמתהמי | ואתמת אחהו | ברת תאוולו | מראהמו | צדקם | von Wasser- oder Friedenswerken die Rede sein; hier passt nur die Bedeutung: Schaaren, Genossen.

Zu Gl. B. 825 (S. 17) ff. möchte ich noch folgende Varianten anmerken:

Z. 4 a. E. ist wohl | אברמון zu ergänzen.

Z. 5 a. E. erkenne ich noch Spuren zweier Zeichen, wahrscheinlich 75.

Z. 8/9 ist vielleicht והערו צער בו צער zu ergänzen.

Z. 13 a. E glaube ich ושחרחן zu erkennen, also eine ן-Form nach vorhergehender 3 ps. s. f. wie auch Hal. 681 und 682 (= Levy, ZMG XXIV S. 195 ff. No. 1 u. 2) Z. 2.

Gl. 891 (S. 20). Der Eingang der Inschrift ist nach Reh. VI und Derenbourg, Et. I No. 14 wie folgt zu ergänzen:

אצרח]ן | אדם | מלכ[ן | הקנין | שימהמו | אלמקה | בעל || אועל | צרוח | הני | צלמן | דרהבן || חמרם | בדת |

Die Aehnlichkeit geht aber noch weiter. Die Deren-BOURG'sche Inschrift stammt von Angehörigen der Familie מוקצם, die auch hier Z. 6 und 12 erwähnt werden; ferner wird in der Glaser'schen Inschrift um Erntesegen vom Lande בחל | חרף gebeten, gerade so wie es die Stifter von der Derenbourg'schen Inschrift thun.

Der letztere Umstand legt es nahe zu vermuthen, dass auch die Verfasser von Gl. 891 zu den בנו | מוקצם gehören, und nicht, wie W. aus Z. 6 ff. herausliest, deren Feinde sind. Der fragliche Abschnitt lautet mit Winckler's Ergänzungen:

6 ברת | הגבא]המו | אלמקהו | צדק | בן | עבדעתתר | בן | מ 7 . . . . . ואשרהו | אשר | חרגחו | בעבר | מראחמ 8 ו | שערם |] אותר | מלך | שבא | ודרידן | והגבא | לה 9 מו | מרא]הו | שערם | אותר | מלך | שבא | ודרידן | צדק 10 ם | וה]רשר | עבדעתתר | ואשרהו

was so übersetzt wird (S. 21):

- 6. dafür, dass ihnen [verschaffte] Almakah recht gegen 'Abd-'Attar, den Sohn von M . . .
- 7. .... und ihn ('Abd-'Attar) bestrafte mit der Strafe seines Einkommens(?) bei ihrem Herrn
- 8. Ša'ir Autar, König von Saba und Raidan; und ihnen verschaffte
- 9. [damals??] Ša'ir Autar, König von Saba und Raidan, Recht
- 10. und wies zurecht (= verurteilte) 'Abd-'Attar, und er legte ihm Strafe auf.

Dies erregt verschiedene Bedenken, namentlich bietet die Construction mancherlei, was zwar nicht direct unmöglich, aber doch im Stil der Inschriften ungewöhnlich ist. Ich möchte stätt dessen vorschlagen:

הופי | מרא]המו | אלמקהו | צדק | בן | עבדעתתר | בן | מ וקצם |] ואשרהו | אשר | חרגהו | בעבר | מראהמ ו | שערם |] אותר | מלך | שבא | ודרידן | והגבא | לה ו | ול | אשר]הו | שערם | אותר | מלך | שבא | ודרידן | צדק | ם | ושת]רשר | עבעתתר | ואשרהו

und zum Danke dafür, dass ihr Herr Almagah bewahrt hat den S-d-q Sohn des 'Abd'attar b. Maugas und seine Krieger, welche Krieger er (nämlich 'Abd'attâr) ausgerüstet hatte für ihren Herrn Schâ'ir Autar, den König von Saba und von dû-Raidân; und es vergalt ihm und seinen Kriegern Scha'ir Autar, der König von Saba und dû-Raidân getreulich, und gerechtfertigt waren 'Abd'attar und seine Krieger.

ח צרק n. pr. auch im Sabäischen stets ohne Mimation (Gl. 265 passim; H. 616). אשר in der Bedeutung Krieger ist längst bekannt, s. Sab. Denkm. S. 36 und Glossar zur Mosse'schen Sammlung. — Die Phrase הגבא | להו | צרקם ist wohl Synonym des häufigen החב | להו | החב |

Auch in der Erklärung des folgenden Abschnitts:

kann ich Winckler nicht beistimmen. W. fasst עבר als Eigenname und übersetzt: und weil ihm schenkte Almagah seinen Beistand im Lande Chaulan, als bestohlen hatte Abd ben Maukis das Heiligthum des Herrn von Au'âl.

Da der EN. auc im Sabäischen durchweg die Mimation zeigt (Os. 22, SD. 33, Gl. B. 3241), so glaube ich, dass es hier appellativ ist und der Eigenname, den wir vermissen, in der Lücke zwischen Z. 11 und 12 enthalten war z. B. ע[רב]ס; ich übersetze demgemäss Z. 11 f.:

indem bestohlen hatte 'Arîb, der Sklave des ben Maugas, das Heiligthum des Herrn der Au'âl'.

Zum Schlusse die üblichen Bitten um die Gunst und Huld ihrer Herren, hier u. AA. ihrer Qaile, nämlich des Ratad'aum כני | ענגן und der כני | ענגן. Letzteres Geschlecht ist uns auch sonst aus den Inschriften von Sirvah (H. 431, 441, 488) und Marib (H. 670) bekannt; dass auch Rațad'aum zu ihnen gehört, zeigt seine Bezeichnung als בן חבב (vgl. H. 482 בן חבב (vgl. H. 482) בן חבב schlechts, welche einen Martaditen geheiratet hatte, finden wir Os. 151 (denn dies dürfte der Sinn der Worte |  $\overline{\Gamma}$ שנגן בנת | ענגן sein). Hiervon verschieden scheinen die בנו ע" Sab. Denkm. 71 und 82, welche zum Stamme Hâschid gehören. Winckler bezieht den Ausdruck אקולהמו, ihre Qaile' nur auf den ersten EN., m. E. bezieht er sich aber auch auf die בני | ענגן, ähnlich wie ZMG. XXIX S. 591 ff. No. ז Barq Nimran, der Suranite und das Geschlecht מחילם, Qaile des Stammes Bekîl', Gl. 275 (ZMG. XXXIX 227 ff.) und Gl. 318 (Mitth. S. 16) ורמ[ר]חן קולנהן | דיהיכב | ורמ[ר]חן die beiden Qaile die Dû Juhaibib und die Dû Marhân - es ist also anzunehmen, dass die Angehörigen solcher vornehmer Geschlechter als solche durch Geburt die Qailswürde erwarben.

Die Anrufung Z. 20: ,bei ihrem pund bei ihrer Schams' ist räthselhaft. Auch W. begleitet seine Deutung als ,Halbmond (erstes Viertel)' mit einem Fragezeichen. Ich führe noch Gl. 1113 an:

רבעה[מי] | יהשן | ושמשהמו | בעלת | מי[פע

was noch dunkler ist, aber zu bestätigen scheint, dass מבע an beiden Stellen nicht wie sonst Stamm bedeutet.

Gl. 424 (S. 27). Eine Dedication an Almaqah, Herrn von משכחויתובראן (so, ohne Trennungsstrich!). W. umschreibt diese Buchstabengruppe mit: Muskat und Jat und Bar'ân. Dasselbe Epitheton kommt bereits in der Inschrift No. 9 der Bibliothèque Nationale vor; dort ist Z. 1 nach einer gelungenen Photographie, welche ich der Güte H. Derenbourg's verdanke, zu lesen:

בעל | משכת | ויתו | בראן

es ist also: Maskat und I-t-w Bar'an abzutheilen.

Der clou der Inschrift liegt in den Zeilen 8 ff. Der

Gottheit wird dafür gedankt, dass sie die beiden Könige Ilîscharah Jahdub und seinen Bruder Ja'zul Baijin begünstigt hat:

| בהופינהמי   באמר   וצחפת                          | 8   |
|---------------------------------------------------|-----|
| מו   רבשמשם   ווהבאום   לצחף   ב                  | 9   |
| ור]ח   דני . ם   דחרף   תבעכרב   בן   ודראל   ב   | 10  |
| רם   שרתן   [ו]יכבו   בהית   צחפתן   אמלא   צר    | ΙI  |
| קם]   בעם   אלמקה הבראין   סמך   ותיפען   מראיהמו | I 2 |
| ורחבתן   אנעו   ורחבתן                            | 13  |

Winckler's Uebersetzung lautet:

indem er sie wohlbehalten liess in Amr. Und die shfâ, die

[sie veranstalteten] ihren [beiden Dienern] Rab-Schams und Wahab-Aum, die wurde veranstaltet im

monat dhu-Njl des jahres des Toba'-karib ben Wadad-îl im

in ..... des sechsten.(?) Und es erlangte durch diese shfâ gerechte Wünsche

seitens des Almaqah dhu Bar'ain Samik, und erzeigte sich . . . . . seinen Herren

der Stadt Şan'â und al-Raḥaba.

Ich glaube vielmehr, dass אמר mit הבהע coordinirt und daher nicht als n. pr. l., sondern appellativ zu fassen ist; ferner, dass, so unbequem es auch ist, das âπ. λεγ. אביס Z. 12 von dem n. pr. ממלא Zusammenhang und die Grammatik an ersterer Stelle eine Verbalform verlangen, und mit dem Nachsatze, welcher mit den Worten שמלא בהעשור שוא שול שוא שוא שוא שוא שוא שוא שוא ממלא לפר בדרסוצים in Fülle' gegeben wird. Diesen Nachsatz verstehe ich so:

بسبك) der Stadt Ṣan'â und اشرف على im Sinne von وتَيفَعَ Ruhâbatân' wobei dahingestellt bleibt, welche Präposition zu Anfang von Z. 13 zu ergänzen ist.

ולכביג = רחבתן kommt noch in der merkwürdigen Inschrift Gl. 267 vor, welche Z. 14 ff. politische Ereignisse erwähnt:

> וכ[מו] | הות [| ה]רפן | תאולו | ו[ע]רוו | ע[רי |] מרי[ב | ו]ש[ל]ח[ן |] בופ[ים] | וחמדם | והוכלתם מם | בעד . רת | בארק | ח[מי]רם | ו[ר]ר[ח]בתן ריפתם | לקרמנתר | . ארן | ררי[רן |] וחמירם

und in diesem Jahre kehrten sie wohlbehalten zurück und zogen nach Marjab und Salhîn; und zum Preise, dass . . . . im Lande der Himjaren und der von Ruhâbat . . . . rân von Raidân und die Himjaren.

Ich glaube jetzt ferner, dass die Stelle in der grossen Inschrift von Husn al Ghurâb:

מלה | חמירם | ואקולהו | אחמרן | וארחכן

bedeutet: der König von Himjar und seine Qaile, die von Himjar und Ruhâbat, indem רחבת von ארחכן gebildet ist, wie רורת יארירן.

Wo dies Ruhâbat gelegen hat, vermag ich nicht zu sagen, jedenfalls beweisen die angeführten Stellen, dass es zum Gebiete der Himjar gehörte, und wir verstehen jetzt auch den Zusammenhang mit dem folgenden Abschnitte unserer Inschrift:

und sie setzten [die beiden goldenen Statuen] noch in diesem Jahre; und da sandten Schammar, der von Raidân, und die Truppen der Abessinier aus מום und שהרת Friedensbotschaften etc.,

denn dies war offenbar eine Folge des Verlustes der beiden genannten Städte, und zwar schlossen sich die Abessinier dem Schammar an, weil, wie Z. 17 lehrt, dieser und

die Himjar vorher die Abessinier zu Hilfe gerufen hatten (Z. 17 ist statt בעובר | בעובר zu lesen).

Nachdem wir den Schluss der Inschrift verstanden, dürfen wir fragen, was unter den הבתו עובה zu verstehen ist, welche die Einnahme von Ṣanʿa und Ruḥabat herbeiführten und dadurch den Herrn von Raidan und seine Bundesgenossen zum Frieden nöthigten. Ich vermuthe, es sind die "Weisungen und Schriftstücke", d. i. mündliche und schriftliche Unterhandlungen, welche Rabbischams und Wahb'aum mit den Einwohnern der beiden Städte führten, und es ist somit Z. 7 ff. vielleicht zu ergänzen:

באמר ! וצחפת

וקה | מראי]מו | רבשמשם | ווהבאום | לצחף |

mit Wort und Schrift, welche dem R. und W. ihre beiden Herren zu schreiben auftrugen (vgl. die ähnliche Construction Gl. B. 825 Z. 6 ff.).

Den Namen des Eponymen Z. 9 f. möchte ich zu

תבעכרב | בן | ודדאל | בן ן

חופ]רם | שרתן |

ergänzen.

Ueber den historischen Inhalt der von Winckler besprochenen Inschriften, namentlich über die chronologische Reihenfolge der darin erwähnten Könige von Saba und dû-Raidân und ihrer Kriegszüge enthalte ich mich jeder Vermuthung.

Dass Schâ'ir Autar Zeitgenosse und vielleicht unmittelbarer Vorgänger des Îlîscharaḥ Jaḥḍub war, scheint mit Sicherheit aus Gl. 891 hervorzugehen; es ist ferner wahrscheinlich, dass die Hamdâniden aus dem Stamme Ḥâschid Gegner des bakîlischen kabîr aqjân Îlîscharaḥ Jaḥḍub waren.

Dagegen ist es vorläufig nicht stricte zu beweisen, dass mit den Empörern und Frevlern, von denen Îlîscharaḥ in der von Derenbourg publicirten Inschrift der Bibliothèque Nationale redet, die Hamdaniden Alhan und seine beiden Söhne gemeint sind; ebensowenig vermag ich mich den Folgerungen, welche Winckler S. 7 aus Os. 35 zieht, anzuschliessen: es dürfte gerathen sein, sich vorläufig mit den allgemeinen Umrissen zu begnügen.

Dass Alhân Nahfân bezw. sein Vater und sein Grossvater Zeitgenossen des Wahbîl Jahuz, des Vaters des Karibaîl Vatar Inn'im waren (W. l. c. S. 7 und 32), ist aus Gl. 826 (vgl. die Berliner Publication zu Gl. B. 865) zu schliessen; dass aber Wahbîl Jahuz der Vater des Karibaîl war, lehrt die bekannte Inschrift Langer I = Gl. 24 = CIH. No. 1.

Dass endlich İlîscharah Jahdub dem Stamme Bakîl angehörte, geht aus Gl. 120 hervor:

אלשרה | יחצב | כב[ר | אק]ינם | ובן | מרת[רם er war also nicht nur Bakîlier, sondern gehörte dem vornehmsten Geschlechte dieses Stammes, den banû Marthad, an.

Nachschrift zu S. 283. אתמת scheint auch noch Gl.  $_{166}$  vorzukommen:

בכל | אברה | אחנמחהו in allen Heerzügen seines אחמת.

# Die Pronomina im Tigre.

Von Enno Littmann.
(Schluss.) 1)

### 2. Possessivpronomen.

§ 9 Ein selbständiges Possessivpronomen wird wie im Tigriña (vgl. Praet., Tña S. 162) durch das Wort GC gebildet, in dem schon Praet. (l. c.) das alte JPC »Besitz« erkannt hat. In den Texten finde ich freilich nur die eine Form GCh Fib. S. 24 Z. 1: @JJP\*:GCh:1: »dein ist das Reich«. Es wird, wie aus diesem Beispiele und den bei Camperio S. 23 angeführten Sätzchen (vgl. auch S. 68: ölla gherhöt naie ta = ħ1: JCVI: GC: J: »dieser Acker ist mein«, ölla gherhöt naicum icon = ħ1: JCVI: GCh-F: Lh7 »d. A. ist nicht euer«) prädikativ gebraucht. Für einen adjectivischen Gebrauch, etwa zur Verstärkung des Nominalsuffixes, finde ich keine Beispiele. (Nach Camperio S. 23 lauten die uns hier zufällig fehlenden Formen, wenn mit äthiop. Buchstaben geschrieben: GC und GC: GCh.; GC, GC: GCh-F, GC: GCh-F, GC: GC-F).

Ueber den sonstigen Gebrauch von **GB** und damit zusammenhängend über den Genitiv im Tigre sei hier anmerkungsweise noch einiges bemerkt. Zunächst kann, wie im Geez, das Genitivverhältnis ausgedrückt werden, indem man den Nominativ im stat. constr. — dieser hier virtuell

<sup>1)</sup> Vgl. oben, S. 188 ff.

— einfach vor den Genitiv setzt; so: ወደ፡ረቢ ፣, »Sohn Gottes«; ካማት:ሲሞን 130 »die Schwiegermutter Simons«; ገበይ: ክዮተ Fib. S. 22 Z. 15 »der Lebensweg«; በዓል ፡ ሱ Ri 140 »ein Aussätziger«. 1) Statt dessen steht aber auch der Nominativ in amhar. Weise nach und der Genitiv wird dann durch vorgesetztes ናይ²) ausgedrückt: ናይ፡ ረቢ፡ ቅ ዓስ 1<sub>24</sub> »der Heilige Gottes«; **ናይ : ዲማ : ካዮት** 10<sub>17</sub>. 10<sub>30</sub> u. ö. »das Leben der Ewigkeit«;3) ናይ፡ ዮኻንስ፡ ውሳድ፡ ደ ረሳ 2,8 »die Jünger des Johannes«; ናይ። ከልዶል ፡ ፍርድ 3,99 »das ewige4) Gericht«. Tritt eine Präposition vor den Ausdruck, so kann GR ausfallen, doch bleibt es auch öfters; ersteres wird wie im Tña (s. PRAET., Tña S. 212 § 140) amharischer Einfluss sein, der auch in der Doppelsetzung des Ge vor Genitiv und vor Apposition oder Attribut zu erkennen ist. Vgl. hierzu: አብ፡ዳጣ፡ ካዮት Fib. S. 21 Z. 13, und ዲብ፡ናይ፡ዳግ፡ ካዮተ 22 Z. 13; አብ፡ ካ ዮቹ:ዘበን:ከሱ ψ 236 (Fib. S. 32) »in meines Lebens ganzer

<sup>1)</sup> በዓል wird ganz wie arab. ኃ gebraucht und dient zur Umschreibung von Adjectiven, vgl. በዓል : ኸቅ 1214 und በዓል : አማን »wahrhaftig« (በዓል : አማን : አምላክ : ምን : በዓል : አማን : አምላክ Fib. S. 21 Z. 19. 20 »wahrer Gott vom wahren Gott«); በዓል : አሪት Mt 2235 (Fib. S. 20) »Mann des Gesetzes« (amhar. አሪታዊ); በዓል : ስራይ : (ሀኪም :) Fib. S. 16 Z. 1 »Medicinmann (Arzt)«.

<sup>2)</sup> Diese Stellung ist die gewöhnliche; selten steht  $\mathbf{GR}$  zwischen Nominativ und Genitiv. Manchmal wird  $\mathbf{GR}$ , seiner ursprünglichen Bedeutung getreu, die auch in vielen anderen Sprachen so verwandt wird  $(z, B. siamesisch r nai * khōn nai * khon Besitz Herr*, vgl. STEINTHAL, Characteristik der haupts. Typen des Sprachbaues, Berlin 1860. S. 152), noch substantivisch gebraucht: <math>\mathbf{GR}: \mathbf{ncheh}: \mathbf{graphae}$  941 \* denn ihr seid Christi\*,  $\mathbf{GR}: \mathbf{ncheh}: \mathbf{graphae}$  942 \* denn ihr seid Christi\*,  $\mathbf{GR}: \mathbf{graphae}$  941 \* dens ihr seid Christi\*,  $\mathbf{GR}: \mathbf{graphae}$  942 \* dens ihr seid Christi\*,  $\mathbf{GR}: \mathbf{graphae}$  943 \* dens ihr seid Christi\*,  $\mathbf{GR}: \mathbf{graphae}$  944 \* dens ihr seid Christi\*,  $\mathbf{GR}: \mathbf{graphae}$  945 \* dens ihr seid Christi\*,  $\mathbf{GR}: \mathbf{graphae}$  941 \* dens ihr seid Christi\*,  $\mathbf{GR}: \mathbf{GR}: \mathbf{GR}$ 

<sup>3)</sup> קיים, einem arabischen פֿבּיט entsprechend (vgl. אוא 1431 – Munzinger s. v. אוא אויים), wird zuerst adverbial gebraucht sein, wie z. B. 329: מיא אויים אוא אויים אוא אויים אוא אויים א

<sup>4)</sup> haka »alle Zeit« kommt auch oft als Adverb »immer« vor.

Zeit«; ¾n: øpng: çp: çhh: hchfh: hn Eph 3,14 (Fib. S. 24) »zu unseres Herrn Jesu Christi Vater«; ħơλ: ħሬ. ም: ምስታል 1,4 »zur Vergebung der Sünde«. Wenn zwei Genitive auf einander folgen, so erhält nach amhar. Weise nur der erste çp, vgl. çp: ሬቢ: øንንም: øንኔል 1,14 »das Evang. vom Reiche Gottes«. Doch sucht hier das Tigre sich manchmal von der amhar. Stellung loszumachen und die alte Wortfolge wieder aufzunehmen, wobei freilich, soviel ich vorläufig sehe, Fehler mit untergeschlüpft zu sein scheinen; vgl. 4,11 amhar.: ዮጵግዚአብሔር: øንንም ነናን: ምስጢር »das Geheimnis des Reiches Gottes«, was ins Tigre übersetzt ist: øንንም: ምስጢር: ሬቢ (kann nur sein: »Reich des Geheimnisses Gottes«).

## 3. Hervorhebungs- und Reflexivpronomen.

§ 10 a Zur Bezeichnung des Begriffes »selbst« oder zum Ausdruck des reflexiven Objects sind im Semitischen von jeher Substantiva — meist Wörter für den Körper oder einzelne Körperteile — in Verbindung mit Nominalsuffixen gebraucht. Im Tigre werden hierzu ohne erheblichen Bedeutungsunterschied verwandt: حَمْلُ (vgl. Geez كَمُلُ), كُمُ (vgl. arab. نفس, hebr. البَاتِينَ), عَلَيْهِ الْمُلَامِينِ , rabbin. مَرْفُولِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

I) ኖስ geht auf ነፍስ, das vereinzelt noch vorkommt, durch die Mittelstufe \*ነውስ zurück, während das tigriñische ንስ- schon getrübtes ንፍስ voraussetzt.

c Für das reflexive Object mögen folgende Beispiele angeführt sein: ወሰይጣንጣ፡ ኖሱ፡ ምንአቤ 3 26 »wenn¹) der Saitan²) sich selbst hasst«; ነፍሱ፡ ልበሬ 8 34 »er verleugne sich selbst«; ነፍስ፡ አደ፡ሽን 15 29 »rette dich selbst«. ሬአሴ፡ አግል፡ ለደ፡ሽን፡ ኢደቅብ 15 31 »dass er sich selbst rette, vermag er nicht«; ሬአስስ፡ አግል፡ ቀሽ፡ አርኤ 1 44 »zeige dich dem Priester«; ግርበ፡፡ ... ቀርሞ፡ ያላ 5 5 »er zerschlug sich selbst«.

In etwas weiterer reflexiver Bedeutung mit Präpositionen stehen z. B.: ምድር: ምኖሳ፡ ፍሬ፡ ትሀይብሃሴት 428 »die Erde giebt von selbst Frucht«; አት፡ ነፍ፡ ቅርድ፡ አለ በም 417 »sie haben in sich selbst (in ihrem Innern, amh. በው-ሥጣቸው) keine Wurzel«; አብ፡ ነፍሱ፡ አመሬ- 530 »er erkannte bei sich selbst«.

ጎፍ und ገርብ werden auch oft noch im eigentlichen Sinne gebraucht, z. B.: ምን፡ ጎፍ፡ ፌግር  $_{7_{23}}$  »kommt von innen« (ἔσωθεν); ገርብዬ፡ ካለስት  $_{14_{\,8}}$  »sie hat meinen Leib gesalbt«.

d Nicht immer, besonders bei Präpositionen, wird das reflexive Verhältnis streng ausgedrückt, sondern es wird nur das einfache Pronomen gesetzt, wie in: **@phh:4.11:4hp.9** 1042 »und Jesus rief sie zu sich« (dies ist ja auch aus germanischen Sprachen bekannt; so hörte ich, um nur dies zu

ו) In שני (אָשֶּיא) und die Conjunction (אָשֶּיא) und die Conjunction אָשׁי »wenn« zusammengeflossen; als Conjunction heisst שני daher »wenn«, jedoch auch »weil« vermöge seiner Natur als Begründungspartikel.

<sup>2)</sup> عم Substantiva angehängt (als eine Art ما الوزيدي) dient zur Hervorhebung.

erwähnen, im wangerogischen Friesisch: hī hīl hǐm »er hielt sich« und jå dūrt jām nǐch siō lait »sie dürfen sich nicht sehen lassen«; vgl. nordfries.: hä uck nant muar fan ham se of hiar lät »hat auch nichts mehr von sich sehen oder hören lassen«, Bremer und Jürgens, Ferreng an ömreng Allemnack 1893, S. 61).

## 4. Reciprokes Pronomen.

§ 11 Zum Ausdruck des reciproken Verhältnisses wird im Tigre, ganz dem tigriñischen 3030 entsprechend, die Verdoppelung von Th verwendet. Dieses Then ist wie einander zu einer festen, untrennbaren Form zusammengewachsen, die Sprache fühlt nicht mehr, dass der eine Teil als Subject, der andere als Object aufzufassen ist, was im Amharischen noch vereinzelt der Fall zu sein scheint (s. Praet., Amh. S. 287 f.). Schon die enge Verbindung mit den Pluralsuffixen zeigt dies; mit Singularsuffixen wird รักรัก nur selten, mit Verben des Trennens, Uneinsseins verbunden, und zwar sind diese Ausdrücke dann proleptisch zu fassen, d. h. das reciproke Verhältnis wird voraufgenommen, indem das Resultat der durch das Verb ausgedrückten Handlung, die Spaltung in zwei Teile, die nunmehr auf einander wirken können, durch die Anwendung des reciproken Pronomens schon äusserlich bezeichnet wird. Beispiele: ኖስኖለም : በሃሃለው ፣) ፣ 27. 441 »sie redeten unter einander«; fem.: ኖስኖሰን ፡ ተበሃሃለያ 163; ኖስኖሶም ፡ ልተረ አአው ፡ ዓለው 8 10 »sie sahen einander an«; ኖስኖሶም ፡ ኢት ልስአአው 910 »indem sie einander fragten«; ሚ፡ተካስበ:

<sup>1)</sup> Diese im Tigre ganz seltenen Reiterativformen mit Verdoppelung des 2. Radicals (ausser 1777) fast nur die in den obigen Beispielen vorkommenden Worte, auch kommt z. B. 127 Thriff. Law- vor) stammen aus dem Amharischen (vgl. darüber Guidi in Bd. VIII dieser Zeitschrift, S. 245 ff.). Innersemitisch werden sie kaum sein (s. Nöld., GGA 1897 No. 1 S. 20); sie stammen wohl aus dem Kuschitischen (vgl. z. B. für das Bilin Reinisch, SWAW 99 S. 602), unter dessen Einfluss ja die neuäthiopischen Sprachen seit langem stehen.

ዓልኩም ፡ እት ፡ ገበይ ፡ ኖስኖስኩም 9<sub>33</sub> »was überlegtet ihr unter einander auf dem Wege?«; ኖስኖስኩም ፡ አብ ፡ ሰላም ፡ ነበር 9<sub>50</sub> »seid unter einander in Frieden«; ሰብ ፡ አባዴት ፡ አትሽት ፡ ኖስኖስም ፡ ፋሉአት ፡ ዓለው 15<sub>31</sub> »die Hohenpriester spotteten unter einander gegen ihn« (አባዴት ist plur. von ገጽ »Häupter«, አትሽት zu ተሽ, äthiop. ተሲስ, tña ተሽ; ፋላ vielleicht zu ትና ፡ አለ(??), wenn man dem አፍ die Bedeutung von 

giebt). Mit singularischem Prädikate und Suffix ፡ ፕሬማት ፡ ኖስኖስ ፡ ምንትትክፋፊል 3<sub>24</sub> »wenn ein Reich mit sich selbst uneins wird«, ebenso v. 25: ቤት ፡ ኖስኖስ ፡ ምንትትክፋፊል.

#### 5. Demonstrativa.

§ 12 a Das nähere Demonstrativum: »dieser« lautet im Tigre folgendermassen:

Sing.: m. አሊ f. አላ Plur.: m. አለማ f. አላን

das entferntere: »jener«:

Sing.: m. ላኃይ f. ለሃ Plur.: m. ? f. ለኃን

b Wie man sieht, ist von dem alten demonstrativen II, das ja im Tña noch ganz, im Amhar. teilweise lebendig ist, nichts mehr erhalten. An dessen Stelle ist ħħ bezw. ħ getreten; Nöldeke (S. 294) glaubt, es stamme aus den Pluralformen. Dies ist sehr leicht möglich; doch möchte ich darin eher das ursprüngliche demonstrative Element sehen, das etwa mit der arabischen »demonstrative syllable J« (Wright, Arab. Gramm.³ I, p. 267), die wir in Jɔ̈; im Artikel und im Relativum finden, auf gleiche Stufe zu stellen wäre. Die durchgängige Anwendung dieses ħ auch als Artikel (§ 14) und als Relativum (§ 16) legt dies nahe. Das ħ vor ħ, das in Zusammensetzungen wieder verschwindet, ist vorgesetzt, um die Form etwas

schwerer zu machen; im Tña finden sich It und All noch neben einander.

c An dies ħħ werden nun zur Bildung des näheren Demonstrativums (im Sing. fem. und Plur.) die entsprechenden Suffixe der 3. Person angehängt, wie im Tña in allen Formen (s. de Vito, Gramm. element. § 55); so entstehen: ħħ, ħħºም, ħħħ. Der masculine Sing. ħħ. hat nicht das Suffix angehängt, sondern ein ī, das ich als einen Ueberrest des semit. Demonstrativelementes ī erklären möchte (s. darüber die überzeugenden Ausführungen Barth's in seinen Etymologischen Studien).

§ 13 a Das Demonstrativpronomen wird adjectivisch wie substantivisch verwandt, und zwar wird in ersterem Falle das nähere Pronomen vor das Substantiv gesetzt; so: አሊ፡ፌራዕ »dies Volk« 76, Mt 158 (Fib. S. 24); አሊ፡ ነነ ሉ፡ አቡይ 723 »all dies Böse«; አተሊ፡ ዝይናይ፡ ወበማል፡ ኻሬ፡ ም፡ ተው-ልደ፡ 838 »in diesem hurerischen (ጉሬ፣, vgl. zu âይ S. 202 Anm.) und sündigen (s. S. 292 Anm. 1) Geschlechte«; አላ፡ በሃል 105 »dies Gebot«; አለማ፡ ነበብ 82 »diese Menschen«; አለን፡ ተአምር 1617 »diese Zeichen«.¹) Substan-

<sup>1)</sup> Mt 2230 (Fib. S. 20) heisst es: አብሰッም : ክልኤ : በሃላት »in diesen beiden Geboten«; hier wird አሰማም auf ein Fem. bezogen. Das ist vereinzelt, vielleicht ein Versehen; 1231 ist auch richtig አለን auf በሃላት bezogen.

b Für das Neutrum »dies« wird አሊ und አላ ohne Unterschied gebraucht; vgl. አግልሚ: አሊ። አብ። ልብኩም። ተካስቦሃሴኩም 2<sub>8</sub> »weshalb erwägt ihr dies in euerm Herzen?« und: አብ። ሚ፡ምልክ። አላ። ተወይያሉከ 11<sub>28</sub> »mit welcher Macht thust du dies?«. Häufig werden አሊ und አላ mit Präpositionen (wie äthiop. ዝ) zur Bildung von Adverbien gebraucht; in diesen Zusammensetzungen fällt das anlautende λ wieder fort, das auch, wie aus einzelnen der obigen Beispiele ersichtlich ist, wegfällt, wenn eine Präposition vor ein mit dem Pronomen versehenes Substantiv tritt (hier werden auch Präpositionen und Pronomina meist zusammengeschrieben, vgl. noch: አብላ። አዋን »zu dieser Zeit = damals« (passim), አብላ። ወቅድ »in diesem Zeitpunkte = sofort (εὐθύς)«, in derselben Bedeutung λ ብላ። ዶል 1<sub>18\* 19\* 21\* 28\* 29\* 542</sub> und passim).

Von Adverbien mit dem Demonstrativpronomen vgl.: ħħΛ, »hier« 6<sub>31</sub>, 13<sub>21</sub>, Fib. S. 18 Z. 2; ħħΛ 9<sub>1</sub> id. Doch sagt man wohl nur ħΛħ:ħΛ, »deswegen« (ħΛħ zu arab. سبب), so 6<sub>14</sub>, 10<sub>7</sub>, 11<sub>24</sub>, um es nicht mit ħΛħΛ = »weil« (s. § 16 g a. E.) zu verwechseln; vgl. ferner ምን: ħΛ.: ω ħC 14<sub>25</sub>, 16<sub>12</sub> »darauf«; ħηΔ:ħΛ-;ħΛηΨ: μΛΛ: Δ†ħħħ Fib. S. 23 Z. 13 »dazu sind diese drei für dich nötig«. In dieser Anwendung sind aber, wenigstens in unseren Texten, die einfachen Suffixe häufiger (vgl. oben § 5 d).

c Ebenso wie das nähere Pronomen kann auch das entferntere, für das mir freilich nur wenige Beispiele vorliegen, sowohl substantivisch wie adjectivisch gebraucht werden. Für den ersteren Fall vgl.: መለኃይ: ልዴፌ Fib. S. 16 Z. 2 »und jener geht fort« (ዴፌ. Munzinger ዴፌ »partir, descendre«). Als Adjectivum wird ለሃ, wenigstens in unseren Texten,¹) dem mit dem Artikel versehenen Substantiv nachgestellt, gewissermassen um so schon durch die grammatische Stellung die grössere Entfernung auszudrücken. Vgl.: ለአና ከ፡ ለኃይ 1431 »jener Mensch«; ሰበተላ፡ ምዕል፡ ለሃ 1332 »über jenen Tag«; መሂደ፡ ጌሳ፡ መለጸሎት፡ ለሃ፡ ዴግማ 1439 »und wiederum ging er und wiederholte jenes Gebet«; ለአም ዓላት፡ ለኃን 1320 »jene Tage« und አብላ፡ አምዔላት፡ ለኃን 1321.

### Determinativ-Artikel.

§ 14 a Unter die Rubrik der Demonstrativpronomina gehört auch der Artikel, den das Tigre in seiner Weise, vielleicht beeinflusst vom Arabischen, ausgebildet hat. Das Pronomen ħħ in abgeschwächter Bedeutung und Form (stets ħ oder ħ) oder vielmehr vielleicht das demonstrative Element ħ wurde zu diesem Behufe als Mittel zur Determinierung für beide Geschlechter und beide Numeri verwandt; dabei mag der ähnlichlautende arabische Artikel mitgeholfen haben. Schon bei der ersten Lectüre der Texte fielen mir manche Stellen auf, wo ħ nur einfach der, die« nicht dieser, diese« bedeuten konnte; später bestätigte sich mir dies durch Camperio's ausdrückliche Bemerkung (p. 16): La equivale a il, lo, la, gli, li, lc. So 2 22: Neuen Wein giesst niemand in einen alten Schlauch;

<sup>1)</sup> CAMPERIO S. 23 hat lo-ha caimet »quella tenda« mit vorangestelltem Pronomen.

አምበል : አሊዲ : ለካዲስ : ሚስ : አግላ : ግንዳብ : ዕትር : ሰብር »sonst (= »ohne dem«; ዲ verstärkt) zerbricht der neue Wein den alten Schlauch«; ሰበ ዕ : ካው ፡ ማለው ፡ መለቀዳማ ይ፡ አሲት ፡ ሐዴ 12 20 »es waren sieben Brüder und der erste nahm ein Weib«, dann: ላክልአይ፡ንስአይ »der zweite nahm sie«; 5 32 : und er wandte sich, um zu sehen, was sie gethan hatte; 33 : ወላአሲት ፡ ሂይ ፡ ፌርትት »das Weib aber fürchtete sich« (amhar. ሴቲት ፡ ግን ፡ ፌሬት ); ለሰንት ፡ በጽ ከት 14 41 »die Stunde ist gekommen«. Ferner im Plural: ላንሥር ፡ መከልአት »die Zwölfe« (passim); ለሰብ Fib. S. 22 Z. 23 »die Menschen«. Nur zuweilen scheint noch etwas demonstrative Kraft in dem Artikel zu sein, vgl. ለም ፡ ዕል »alors« D'Abbadie (Anhang zu Dillm, Lex. col. 55), was ለምዕል zu schreiben ist (= den Tag). Andere Beispiele siehe auch § 13 c.

b Wenn eine Genitivverbindung determiniert werden soll, so wird 1 zwischen beide Substantiva gesetzt, und somit erhält nur der Genitiv den Artikel; wir haben hier eine Erscheinung, die uns ganz an den Gebrauch des arabischen und hebräischen Artikels erinnert, wie überhaupt innerhalb des Semitischen nur das Arabische, Hebräische (mit dem Phönizischen) und Tigre einen bestimmten Artikel, der vor das Wort gesetzt wird, entwickelt haben. So: አብሳ:ወስት 540 »der Vater des Mädchens«; ዕጨትሳ፡ በስስ 1120 »der Baum der Feige«; በዓላ ፡ ጀቢብ 129 »der Herr des Weinberges«. Da hier 1 immer an den stat. constr., wie man wohl mit Recht das erste Wort nennen könnte, angeschlossen wird, wird bei Zusammentreffen mit A nur 1 geschrieben; die Aussprache ist aber wohl llā, z. B. oben ba'āllā; vgl. ferner: አት፡አፍላ፡ ቀብር 1536 »am Munde des Grabes«; ebenso ምስላ፡ ዓሥር፡ ወከልአት 1417 Auffälliger ist und an die arabischen Sonnenbuchstaben erinnert uns die Erscheinung, dass men + la in menna contrahiert werden kann, sowohl beim Artikel als beim Relativum (s. u.): ምና፡ ዓሥር፡ ወክልአት፡ ምርት 1410 »einer von den Zwölfen«; PG: ECAT: O'AC 13 34 »nach der

Plage«; ምና፡ ቀዳምያም፡ ስጸንዕ Fib. S. 18 Z. 6 »der stärker ist als die ersten«; ዎሮ፡ምና፡አኩብ፡ሰብ 917 »einer von den versammelten Leuten«. Doch braucht es nicht contrahiert zu werden: so kommt gerade auch vor: PC: T ንላ፡ ዓሥር: ወከልአት 1490.43. Auch bei mehreren Genitiven wird ganz nach arab.-hebr. Weise verfahren: 4.11: 67: ሹምላ : ምስባድ : መጻ 5 ss ver kam in das Haus des Vorstehers der Synagoge«. Nur bei engeren Verbindungen steht wohl der Artikel vor dem stat. constr.: አማሻ፡በዓል፡ ቤት: በሎ 1411 »saget dem Hausherrn«. Beim Gebrauch von Adjectiven zeigt sich, soviel ich vorläufig sehe, eine Verschiedenheit. Während im Arab. und Hebr. beide, Substantiv und Adjectiv, den Artikel erhalten, wird er hier nur einmal gesetzt und zwar vor das voranstehende Nomen, das ja bei der im Aethiop. üblichen freien Wortstellung sowohl Substantiv als Adjectiv sein kann. So: ላእናስ : ሽያብ Fib. S. 18 Z. 3 oder ለሽያብ : እናስ ibid. Z. 5 »der alte Mann«; ebenso አተላ:ተካቲተ፡ቤተ 14ss »im unteren Hause«.

### Andere Demonstrativ-Elemente.

b ቱ etc. wird zunächst, wie ja auch die andern neuäthiop. Sprachen eine besondere Copula entwickelt haben (vgl. amh. ነው, tña እዩ), als Copula im weitesten Um-

fange gebraucht. Und zwar unterscheidet sich hier das Tigre vom Amhar. und Tña dadurch, dass es t, t mit Suffixen 3. Pers. auch für 1. (und 2.?) Person anwendet, während die verwandten Sprachen bekanntlich alle Suffixe an h bezw. L anhängen. Für die 1. Pers. vgl. z. B. L ና : ቱ 1462 oder አና ፡ ትቱ 650 »ich bin es«; አና ፡ ቱ ፡ ረቢ ፡ አብርሃም etc. 1226 »ich bin der Gott Abrahams etc.«; ብዝ ካም : ቱ ፡ ክና 50 » wir sind viele«. Für die 2. Pers. wird wohl meist das persönliche Pronomen gebraucht, was ja auch bei der 1. nicht ausgeschlossen ist, s. § 2; jedoch scheint 152: ንጉሥ ፡ አይሁድ ፡ እንታ ፡ ቱ »bist du der König der Iuden? für das amhar. 70 zu stehen. Dagegen sind für die 3. Pers. die Beispiele sehr zahlreich, und zwar kann 🕏 etc. entweder einfache Copula mit adjectivischem oder substantivischem (z. B. ስዒዳ፡ ሪ.ሮካቶም፡ ታ Fib. S. 15 ult. 16, »Se'îdâ ist ihre Freude«) Prädikat sein oder auch zugleich das Subject in sich schliessen, so: 749:4: http:// ንንብር 85 »es ist gut, wenn wir hier bleiben«; ኤልያስ ፡ ቱ 6,5 »Elias ist es«, M.C: is ibid. »ein Prophet ist es«; m 50.7:49 1049 »sie sind Herren«. Manchmal scheint es sogar die Kraft eines vollen Verbums des Seins zu haben, wie in 63+7: ከልዶል: ዲብ: ረቢ: ተን ψ 25,15 (Fib. S. 30) »meine Augen sind immer auf den Herrn [hin gerichtet]«; ካራምዬ፡ከልዶል፡ አት፡ ቀዳምዬ፡ ቱ ψ 513 (Fib. S. 30) »meine Sünde ist immer vor mir«; doch könnte man hier vielleicht ዲብ፡ ረቢ und አት፡ ቀናምይ als Prädikat ansehen. Vgl. ferner noch: ሚቱ፡ አሊ ነ 27 » was ist dies? «; መንታ፡ አ ምዬ፡መመንቶም፡ ኸውጭ 3 ss wer ist meine Mutter und wer sind meine Brüder?«; ንማይጽ ፡ ክልዶል ፡ ምስልኩም ፡ ትቶም 142 »die Armen sind allezeit bei euch«; መንገሥ፡ ረቢ።አባ ል : ከምስሎም ፡ ትታ 1014 »das Reich Gottes ist für dergleichen«; Afm: fm: ... \ 4,5 »die sind es, welche«; አሊ። አማል። ሰብ። ዋጅብ። ትቱ Coh 12,3 (Fib. S. 18) »das ist den Menschen nötig (وَأَجِب)«.

c Ferner wird ‡ (meist so) adverbial zur Verstärkung

einzelner Wörter verwandt, besonders bei Verbalformen, bei denen auch aus dem Tña ein angehängtes tā oder tī bekannt ist; vgl. darüber hauptsächlich die Zusammenfassung Nöldeke's GGA 1895, No. 4, S. 295, dort z. B.: kidutâ »geht«, beluyâtâ »sie sagten dir (nicht »dies«)«. Doch hebt tū im Tigre auch andere Worte hervor; selten wird in diesen Fällen die Form 14 gebraucht, die hauptsächlich nur als Copula dient. Beispiele: វិការាមរុំ៤។ 1437 »du schläfst!«; አባል ፡ ተብዴና ፡ ተ 124 »damit du uns verderbest«; አባል፡ተስተው፡፡ቱ፡ተደቀበሃሴኩም 1038 »vermöget ihr zu trinken?«; ኢቀራአኩም፡ቱ 12<sub>10</sub> »habt ihr nicht gelesen?«. Mit ተቱ nur: ረቢ: ወራት፡ ኵሉ፡ አት፡ፍር ድ፡ስምጽአ፡ተራ Coh 12,4 (Fib. S. 18) »der Herr bringt alles Thun ins Gericht« und ረቢ: ነበይ: ሰብ: ነተሉ: ልርኤ: ትቱ Fib. S. 34 & »der Herr sieht den Weg aller Menschen«. Zur Hervorhebung anderer Worte vgl.: አብስ : ተ፡ ተአመ **7h** ψ 25% (S. 30) »auf dich vertraue ich«; λ326:9°7 አለብና: ተ 8<sub>16</sub> »denn wir haben kein Brot« (wo freilich አስብና die Stelle eines Verbums vertritt). Hier treffen dann zuweilen zwei verschiedene mit t gebildete Formen zusammen, von denen die eine das Verbum vertritt, wie: ሕቶም: ምን: በዲር: ቱ፡ ቶም ψ 256 (Fib. S. 29) »sie sind von Ewigkeit her«.

d In einem Falle dient ቱ auch zur Bildung einer Interjection: አሊቱ »siehe da«, eigentl. »das ist«: አሊቱ። መልአክሌ። ምንቀደም። ገጽነ። አልአክሃሌከ 12 »siehe, meinen Boten sende ich vor deinem Angesichte«; አሊቱ። ከና። ከና። የሩሳሌም። ንሪ.ግርሃሌና 1033 »siehe, wir gehen nach Jerus.«; አሊቱ። አብ። የንብ። ተወለደት የ515 (Fib. S. 30) »siehe, in Schuld bin ich geboren« (vgl. نه »siehe da!« ZDMG LI S. 462).

e Einen Rest des pronominalen ') (das im amhar. ') (u. s. w. ja noch ganz lebendig ist) erblicke ich in dem ersten Teile der Copula ') (vgl. ') (vg

461), wie ቱ neben እንቲ. ነ እንቱ hat gern እተ »indem« vor sich, das sonst immer nur das Imperfectum nach sich hat; vgl. ላሊ ፡ አትአንቱ ፲<sub>35</sub> »indem es noch Nacht war«; ሙርንዊ ፡ ምስሎም ፡ አትአንቱ ፲<sub>39</sub>, ሙር " ፡ ምስ " ፡ ዲብ ፡ አንቱ ibid. »so lange der Bräutigam bei ihnen ist«; ውሕቱ ፡ ዲብ ፡ ነገቤ ፡ ሩንር ፡ ኢትአንቱ ፲០<sub>17</sub> »und während er auf dem Wege gehend war«; አበይጉ ፡ ዲብ ፡ አንቱ 4<sub>34</sub> »wenn er allein (አብ-በይን = »in der Trennung«, zu ") war«.

# 6. Relativpronomen.

§ 16 a Das Relativum des Tigre lautet in allen Formen  $\Lambda$  oder  $\Lambda$ ; es ist somit zu einer Art nota relationis geworden, ähnlich dem hebr. Nöld. Meint, wie bereits § 12 erwähnt ist, dies  $\Lambda$  stamme aus den Pluralformen; ich möchte es aber auch hier für wahrscheinlicher halten, dass l einem arab. l (in 'al-la-di) entspricht, das ein zunächst indifferentes, noch nicht für den Plural festgelegtes demonstratives Element ist. Man beachte, dass im Tña-Dialekt von Agamié das Relativum im Singular  $\Lambda$  lautet, im Plural aber  $\Lambda$  ( $\Lambda$ A), vgl. DE VITO, Gram. elem. della ling. Tna. S. 55.

b Das sehr verwickelte Capitel der Relativsätze kann hier natürlich nicht ausführlich behandelt werden; vielmehr soll, dem Charakter der Arbeit gemäss, nur einiges Material gesammelt werden. Im übrigen lässt sich auch hier, wie so oft, noch nicht feststellen, wieviel auf diesem Gebiete lediglich dem Amhar. in der Uebersetzung nachgebildet, wieviel in die wirkliche, lebendige Sprache übergegangen ist. Die wenigen Beispiele, die ich in den Fabeln und den Gebeten — diese sind wohl als nicht über-

I) Das  $\bar{a}$  des hararischen - $t\bar{a}$  (das auch in altam »er ist nicht«, zaltá [Relativ dazu] erhalten ist) scheint nicht femininisch zu sein, wie man vielleicht aus dem Auftreten des Feminins in der 2. Person (akhákh nárkhí) schliessen könnte; denn auch das Tña hat am Verbum  $t\bar{a}$ , wo das Tigre  $t\bar{u}$  hat. Es muss also irgendwie anders erklärt werden.

setzt anzusehen — gefunden habe, stimmen allerdings zu den aus dem Evang. und den Pss. gewonnenen Resultaten; und so mag immerhin die amhar. Syntax zum Teil im Tigre durchgedrungen sein.

↑ steht — wie amharisches ? — meist direkt vor dem Verbum, und da dieses am Ende des Satzes steht, auch am Ende des Relativsatzes; Subject, Prädikat und andere Bestimmungen müssen daher, falls sie nicht im Verbum liegen oder durch unmittelbare oder mittelbare Suffixe ausgedrückt sind, vor das Relativpronomen gesetzt werden. Nur selten folgt gleich auf das Relativum das voraufgenommene mittelbare 7 u. s. w., sehr häufig aber - und hier ist eine vom Amhar, abweichende echt tigrische Erscheinung zu constatieren - ha mit den Suffixen der 3. Person (s. d 3). Die Stellung des Relativsatzes ist meist, aber durchaus nicht immer, vor dem Substantiv, auf das er sich bezieht; hat dieses den Artikel, so kann entweder Substantiv mit Artikel voranstehen, oder der Relativsatz tritt zwischen Artikel und Substantiv; letzterer Fall (vgl. u. a. 2, unter e) ist aber selten, da der voraufgehende Relativsatz schon genug zu determinieren scheint. Beispiele dafür unter den angeführten.

c Unter den einfachsten Relativsätzen, die lediglich eine kurze, attributive Bestimmung zum Subject oder Object bringen, finden wir eine ganze Reihe von solchen, die ein Adjectiv oder Particip umschreiben; dieser Gebrauch beginnt schon im Geez und ist auch im Amhar. sehr häufig: ለቀተል 16,18 »etwas Tötliches«; ለአምን: ተሉ። ደቅብ ዓ23 »der Gläubige vermag alles«; ለውንታት: ወሰብ: ለተራ.ተ። ልብ Fib. S. 16 Z. 13 »ein mildes und menschenliebendes Herz«; ዲብላ: ኢልበይ: አላት 943. 45 »in unauslöschliches Feuer«; Camperio S. 53: instancabile läileseön = ለኢል አን (Geez ነአን); ለዲባ: በፕሮ 1470 »die Umstehenden«. Vgl. ferner zu diesen einfachen Sätzen: ሐታ: አወይያት 532 »sie, die es gethan hatte«; ወለት: . . . ማርያ: ለተታበሀል

Fib. S. 16 Z. 6 »ein Mädchen, das Maria hiess«; አት፡ል በ፡፡ ለሃሴት፡ ከምቤላ Fib. S. 15 Z. 18. 19 »dass er, was in seinem Herzen war, sagte«.

d Die genitivische, objectivische oder präpositionale Beziehung auf ein Wort des Hauptsatzes wird wie sonst im Semitischen durch ein rückweisendes Suffix ausgedrückt. Einige Beispiele für die einzelnen Fälle sind: 1) Genitiv: እሲ። ሣልሳይ። ሬዜ። ምና። ቀዳምያም። ለጸንዕ። ወቅርዱ። ተ**ኻት**። ው ቱድ፡ ሰሀሳ Fib. S. 18 Z. 6. 7 »diesen dritten (sc. Zweig) aber, der stärker ist als die ersten und dessen Wurzel tief haftet«. Es steht hier also naturgemäss das rückweisende Suffix an ቅርዱ vor dem Relativum. Ebenso in: ሕናስ: · ትይሁ፡ስተሀደለት 3, »ein Mensch... dessen Hand schlaff herabhing (? zu ປປສ?)«; ዎሮ:ምን:ዓበች:ምስባድ:..ስሙ: ያኤርስ፡ ስልበነው 5 39 »einer von den Vorstehern der Synagoge . ., den sie mit seinem Namen (= dessen Namen) sie Jairus nannten«, wo zugleich aber noch das Verbalsuffix hinzukommt. 2) Näheres Object, durch unmittelbares Verbalsuffix ausgedrückt: ደዊተ፡ ለወደቡ 2 og » was David gethan hat«; ስረመቅኪዮ 6 » » was du bittest«; አላ፡ ለወይቶ 149 »das, was diese gethan hat«; አና፡ለአስትያ፡ጽዋት 1098 »der Becher, den ich trinken werde«; አሊ፡አናስ፡አንቱም፡ ስተበጥ 1471 »dieser Mensch, den ihr nennt«. Diese Construction scheint, obwohl sie ziemlich häufig ist, doch nicht ganz beliebt zu sein; lieber 3) drückt man das nähere Object durch mittelbare Verbalsuffixe aus, die aber dem Verbum voraufgenommen und direkt an das Relativum gehängt werden; so entstehen Formen wie das häufig gebrauchte ስአሉ »der, welchen«, »das, was«, ለአሎም »die, welche« u. s. w. (vgl. oben S. 226 f.): አሊቱ፡ ወልቤ፡ ለአሉ፡ አልቴ og »siehe, mein Sohn, den ich liebe«; ወኵሉ ፡ ደግ መው አሉ : ለአሉ : ወደው : ወለአሉ : አቅርአው 6 so » und sie berichteten ihm alles, was sie gethan und was sie gepredigt hatten«; ወለትሎም ፡ ፌታ ፡ ትላከ 318 »und er rief, welche er wollte«; ለአሉ። ንረምቀነ። አባል። ቲዴአልና። ንኻዜሃሴና 10gs »dass du das, worum wir dich bitten, uns

thuest, wünschen wir«. In letzterem Falle dient ha auch dazu, die Häufung zweier Suffixe, der man selten (s. f) durch Auslassung des einen ausweicht, bequem zu vermeiden und dabei doch beide direkten Objecte auszudrücken. Ferner: አቡኩም፡ ለአሉ፡ ተካዙ፡ አምር Mt 6, (Fib. S. 24) »euer Vater weiss, was ihr nötig habt«; auch in ወለአሉብስ: ነተሉ። አገነቤ 10 21 »und alles, was du hast, verkaufe« ist Ahn als Accus. aufzufassen, da ne »mir ist, ich habe« sowohl den Nomin, wie den Accus, bei sich haben kann (vgl. Geez). 4) Entfernteres Object, mittelbares Verbalsuffix: አብላ: ተከይለ በ: መከየለ 401 »mit dem Maass, mit dem ihr messet« (الماء); letzteres vielleicht doch nicht Fremdwort, wie Fraenkel, Aram. Fremdwörter S. 204 annimmt; auch äthiop. ann. i); og.c.p : hhou a ለከራትቶም 6, »die Kranken, auf die er seine Hand legte«; ዲብላ ፡ አታ ፡ ጌሳ ፡ አካን 6 sa »an den Ort, wohin er ging« (mit vorangestelltem Suffix); አማላ ፡ ዓላአሴማ 1040 »denen, welchen es zukommt«; hierher sind wohl auch zu rechnen: ቃላት፡አብ፡ተግሬ፡ክልኤ፡ፍኤል፡ለብአቶም Fib. S. 7 »Wörter, die im Tigre zwei Buchstaben haben« (in denen . . . sind); Fib. S. 8: ሰስሥ፡ ፍዴል፡ ለብአቶም፡ ቃላት 5) Rückweis durch Präposition mit Suffix: አሲተ፡ . ደም፡ለልተከዔ:ምና 525 »eine Frau, aus der Blut floss«; መሳመስት፡ ኢትሳሀሴት፡ ዲበ፡ አከን፡ አታ 540 »er kam zu dem Orte, an dem das Mädchen war«; auch mit unmittelbar an das Pronomen angeschlossenem Rückweise: እጎ። ለአከን። ለዲባ። ከፈም 16, »siehe der Ort, an dem sie ihn niedergelegt haben«; auch 4.1: 1129 wäre möglich. An der noch etwas freieren Stellung des A sieht man, dass die amhar. Syntax doch noch nicht überall maassgebend geworden ist.

Der Relativsatz kann natürlich, wenn darin Verbalund Nominalsuffix zusammentreffen, zwei Rückweise enthalten, so ψ 321 (Fib. S. 32): ሽሙድ፡ቱ፡ ካሪሙ፡ ለተርረ ተአሉ። መንገቡ፡ ለተስተረተአሉ። ረቢ፡ ዓንበ፡፡ ለኢንልብአቴ፡ አዴም፡ ሽሙድ፡ቱ፡ መአብ፡ መንፈሱ፡ ከይታተ፡ ለአለቡ። »Gepriesen ist, dem seine Sünde vergeben und dem seine Schuld bedeckt (ستر) ist; der Mensch ist gepriesen, dem der Herr sein Vergehen nicht anrechnet und der in seinem Geiste kein Falsch hat« (vgl. das amharische Aequivalent Praet., Amh. S. 454); s. auch das Beispiel 522 unter d 1.

f Das Fehlen des Rückweises ist, da dem Tigre so verschiedene Mittel des Ausdrucks zu Gebote stehen, ziemlich selten; so finde ich: ሕብላ፡ ረብ.፡ ለወዲአልካ፡ አስአለውም 5<sub>19</sub> ȟber das, was der Herr dir gethan hat, berichte ihnen«. In den meisten Fällen aber wird man den im Relativum liegenden Accus. zum Ausdruck bringen und sagen ለአሉ። ወዲአልካ (s. d 3), da man ja ለወደዩአልካ vermeidet.

g Selten wird, was im Geez und Amhar. öfters geschieht, im Tigre die Präposition, die eigentlich in den Relativsatz gehört, vor das Pronomen gesetzt; so wohl in: መንሴው፡ ምላላል፡ አብነት፡ ወድታ፡ ብዙኽ፡ ምድር፡ ዲብላአለቡ 45 »und einiges fiel auf Stein, wo nicht viel Erdreich war« (sonst eher: ዲብ፡ አሉለቡ oder ለዲብ፡ አ"). Zugleich vorgesetzte und im Relativsatze enthaltene Präposition: አሉ፡ መንገል፡ አትላልትፌስልአት፡፡ ዲብ፡ አዲና፡ ከተሉ 149 »wo (eigentl. »in dem, in welchem« = »dort, wo«) dies Evangelium gepredigt wird in der ganzen Welt«. Hierher gehört dann in gewisser Weise auch die Verbindung ሰበትላ »weil« = Geez በአንተዝ; Beispiel s. k a. E.

h Vielmehr zieht man im Tigre die zum Relativsatze gehörige Präposition auch in den Satz hinein, und wenn eine Präposition vor dem ganzen Satze steht, so bezieht sie sich auf den Satz als Einheit oder auf das nachstehende, zum Hauptsatze gehörige Substantiv; vgl.: እተላ፡መጽአ፡አ

بَرِيَّا الْكَانِيا oder الْكَانِيا )، die kommt«; وَنُثِيًا عَلَى pr 1030 ، die kommt«; መጌቴሴማኒ : አትላትትበኃል : አከን : መጸው 1432 »an den Ort, der Gethsemane hiess, kamen sie«; ኩሎ፡አብላ፡ደቅብ፡ረበ: አብ: አምንሃሴክ Fib. S. 21 Z. 2 »an den alles vermögenden Gott[, den] Vater glaube ich«. Hierbei kann nun, ähnlich wie beim A des Artikels, das l sich namentlich einem vorhergehenden n assimilieren. Schwieriger ist es, eine Contraction von b + l anzunehmen, und doch kommt z. B. እባ relativisch vor: hier möchte man fast an ein blosses Relativum ā denken. Vgl.: by Ch: haa: 1.69: 20.: h ምላት: አብ፡ሀይበት:ምድር Fib. S. 20 Z. 2 »damit dein Leben lang sei in dem Lande, das der Herr dein Gott dir giebt«; ትብ: ምለዓልና : አባ ፡ ጸንዓት ፡ 'ኪሎ Eph 3 % (Fib. S. 25) »durch seine Kraft, die über uns wirksam ist«; ferner mit 3": ምና: ኢ ንደቅበ: ወጠኔ Fib. S. 25 Z. 12. 13 »aus einer Versuchung, die wir nicht [besiegen] können«; ምና: ንረምቆ። ወንስአዮ : እንዶ አዜዳ Eph 3 90 (Fib. S. 25) »indem er mehr thut als das, was wir bitten und hoffen«; ምና፡ተሰለፊው። ምንኩም Jes 58<sub>3</sub> (Fib. S. 27) »von denen, die von euch geliehen haben« (ሰልሪ. arab.). Doch steht ebenso häufig, wenn nicht häufiger, 9071 und besonders 311, sodass man geneigt ist, diese Formen überhaupt anzuzweifeln.

i Die im Amhar. so häufigen Zeit-Relativsätze mit  $\mathbf{n} \cdots \mathbf{7}$  und fehlendem Rückweise werden in unseren Texten durch andere Verbindungen, besonders  $\mathbf{n} \mathbf{p}^{n} \cdots \mathbf{r}$  (s. Nöld. 296), wiedergegeben; nur vereinzelt finden sich ähnliche Ausdrucksweisen, wie **@中父 1: 16 2.** 20 \*\*so oft (eigentl. Zeit die) er ein Tier sah«, wo aber  $\mathbf{n}$  als eine Art adverbialer Accus. zu fassen ist.

k Zum Schlusse sei noch auf die Congruenz der Person in Haupt- und Relativsatz hingewiesen, für die folgende Beispiele angeführt sein mögen: \hat{K: LA: haph:

..... ካራም ፡ አብዕቦታት ፡ አግል ፡ ውላድ ፡ ለአፈዴ Fib. S. 19 Z. 9—11 »ich, der Herr, dein Gott, der ich die Sünde der Väter den Kindern vergelte«; ሚ:ተውዓ፡፡ ክዋር፡ ለትፊቱክ

III5 »was macht ihr, die ihr das Füllen (رُورُاءُ) losbindet?«; in አንተ። ለኢ.አምንት። ተውልድ 919 »o (du) ungläubiges Geschlecht« ist einerseits ለኢ.አ rein zum Adjectiv geworden und andrerseits auch አንተ seiner pronominalen Bedeutung ziemlich entkleidet (s. schon oben S. 194). Dagegen finden wir wieder Uebereinstimmung in: ሬቤ። የሳይና። ከሉ። እት ደቅብ። ወአግል። ዲማ። ለተነብር። ንካምደክሃልና። አብላ። ካል ፌት። ላሊ። ምን። አስተይ። ሰበተለ። የቀብክና Fib. S. 25 Z. 9. 10 »Gott, unser Herr, der du alles vermagst und in Ewigkeit bist, wir preisen dich, weil du uns in der Nacht, die vergangen ist, vor Bösem behütet hast«.

## 7. Fragepronomina.

§ 17 a Die Formen für das substantivische Fragewort sind:

# ary »wer?« "% »was?«.

Dem and entsprechen allgemein bekannte Formen der anderen Sprachen und Dialekte: , tha and; nur im Amhar. hat sich das lange ā erhalten. In a was dagegen finden wir ein Wort im lebendigen Gebrauch, das schon im Geez veraltet ist (DILLM., Gramm. S. 265) und worauf Praet. (Amhar. S. 128) die abgeleiteten Formen and (äthiop.) und and (amhar.) zurückführt. — Ein Plural von and scheint nicht vorzukommen, vgl.: and lange and scheint nicht vorzukommen, vgl.: and lange and scheint meine Brüder?«, wo beim Sing. und Plur. in gleicher Weise and steht.

b Da im Tigre jegliche Flexion der Nomina verloren gegangen ist, bleiben sich **7** und **7** natürlich in allen Formen gleich. Zur Erläuterung ihres Gebrauches mögen vorläufig nur einige Beispiele dienen: መን: ደቀብ: ካሬም: ብክል: አግል: ሊበል 2, »wer vermag Sünden zu vergeben?«; መን: ለአብነት: በልክአልና 16, »wer wird uns den Stein wegwenden?«; ሬቢ: ለሬርህ: መንተ፡ ψ 25, (Fib. S. 29) »wer ist es, der den Herrn fürchtet?«. In indirekten Fragesätzen: አመርስ: አንታ፡ መን: አንታ 1, «ich weiss, wer du bist«; ፕስኖሶም: ልት ሐገሙ: ምንንለሙ: መን: ምናም: ዐቤ 9, «denn sie sprachen unter einander, wer von ihnen der grösste sei«.

", wird zunächst substantivisch gebraucht, und zwar allein: ሚቱ፡ አሊ I27 »was ist dies?«; አዮ፡ አንታ፡ ውክና፡ ሚ: አተራክቤና 124 » wehe! was hat uns, dich und uns, zusammentreffen lassen?«; ሚ:ተካዙ 916 »was wollt ihr?«, sowie auch in Zusammensetzungen አባልሚ »wozu? weshalb?« 27.18. 440. II4 u. ö.; hal ('ĕmmī = hala) »wodurch, womit« 950. Andererseits wird aber ? auch, trotzdem ein eigenes Frageadjectivum vorhanden ist (e), adjectivisch gebraucht. Das ist durchaus auf das amhar. 977 (wodurch dort das fehlende Adjectivum ersetzt wird, PRAET., Amh. S. 292) zurückzuführen; ob dieser Gebrauch lediglich auf Rechnung des Uebersetzers zu setzen oder ob er tigrisches Gemeingut geworden ist, kann aus unseren Texten nicht entschieden werden. ማ : ሂዬ : አብሚ : መስ ል : ንመስላሃሴና 4 an »oder auch mit welchem Gleichnis [wollen] wir es vergleichen?«; \$\daggerap 327: \pi\_3: \pi\_2.pg: \pi\_2: ባሀለት:ቱ 910 »Auferstehung von den Toten, was bedeutet das?«; አብ ፡ ሚ ፡ ምልክ ፡ አላ ፡ ትወይሃሌከ ፲፲<sub>28</sub> »mit welcher Macht thust du dies?«; indirekt: አካኬአልኩም፡ አብ፡ምል ከ፡ሚ፡አላ፡ከምእመዴ ፲፲<sub>29</sub>. Hier dient ከም (= äthiop. hap)1) dazu, die indirekte Frage von der direkten zu unterscheiden, es nimmt am Verbum das vorangeschickte Frage-

I) Es wird im Tigre sehr häufig gebraucht, sowohl selbständig in der Bedeutung »wie, gemäss, dass (oft = recitat. őτι)«, als auch in Zusammensetzungen カザー たる und カザー 入中子 »als« und カザウム »wie« (= カザ+ デカム s. Nöld. S. 297).

wort wieder auf; vgl. noch dazu: "L: hምበልሶሉ!: አምሮ: አ.ባለው 1430 »sie wussten nicht, was sie ihm antworten [sollten]«; ምናጣን: አግል: ትደቅበ: ምስል: ከጐም። ቅዱስም። "L: ከምነቱ: ሪሙ፡ : ምርካበ፡ ፡ ቆሩ፡ መብጥረት። Eph 318 (Fib. S. 24/25) »damit ihr erkennen könnt mit allen Heiligen, welches ist die Breite, die Länge, die Tiefe und die Höhe«. Zum adjectivischen Gebrauch gehört auch አክልጣ. »wie viel?« አክልጣ.: ዐሙት 921 »wie viele Jahre?«; አባዬ: ርኤ: አክልጣ.: በነካም: ከምዳም ψ 2519 (Fib. S. 30) »siehe, wie viele meine Feinde sind«.

c Das adjectivische Fragewort lautet:

Sing. masc.: **\hat{k}**, fem.: **\hat{k}** Plur.

Dies ist ganz wie das Demonstrativum gebildet; an das alte interrogative Element he wird zur Bezeichnung des Masc. das demonstrative ī, des Fem. das Suffix ā angehängt. Vom Plural kommen keine Formen vor, doch würden sie wahrscheinlich \*her und \*her lauten. Vom Masc. finde ich: አሉ: ባሀስተ ፡ ቀልል 29 » welches Sagen ist leichter?« (dass nunt trotz der femininen Form masculinisch gefasst ist - wohl als Infinitiv -, zeigt das Verb ቀልል, das sonst ተቀልል hiesse). Ferner das Fragewort አክልአዱ »wie viel?«¹): አክልአዱ : እንጌራ : ብኩም 6<sub>38</sub>. 8<sub>3</sub> »wie viel Brot habt ihr?«: ግናክ፡ አክልአሉ፡ ለተብእሱካሃለው 154 »siehe, wie sehr sie dich verklagen!«. Femin.: h?: በሃል ፡ ምን ፡ ቀደም ፡ ዙሉ ፡ ታ 12 28 » welches Gebot ist vor allem?«; ähnlich **\( \)?** : 17A : +96 Mt 22<sub>36</sub> (Fib. S. 20); 1 በይ: አማን፡ አያታ Fib. S. 22 Z. 23 » welcher ist der wahre Weg?«.

d Durch Verbindung der Präpositionen 973 und 147

I) Zu አክል »wie« vgl. noch አክል ክድ »gleich, eben« (13 አክል ክድ : ደው »machet eben«), eigentl. »wie eins« (worin das sonst verlorene und durch hamit. ምር ersetzte Mascul. des Zahlwortes »eins« erhalten ist); አብ : አክልአል ፡ ነፃር 1529 »mit solchem Schreien«.

mit አያ werden die Fragewörter »wo, wohin, woher« gebildet, so ማክደርዬ። አተያ።ቱ 1417 »wo ist mein Zimmer?«; አተያ። አንዶ ግስና 1412 »indem wir wohin gehen?«; አሳ።ም ን። አያ። መጻተአሉ 62 »woher ist ihm dies gekommen?«. Zu dieser Verwendung von አይ + ā vgl. § 5 d ዲባ »dort« u. s. w.

e Andere Fragewörter, die man mir, obwohl keine Pronomina, hier zu erwähnen gestatte, sind noch ahl. »wann?« und ከአር »wie?«. In ersterem haben wir vielleicht eine ältere Form als in dem äthiop. ማሕዜ, falls man nämlich annimmt, dass der zweite Bestandteil des Wortes ursprünglich \*hll. gelautet habe, worauf das entsprechende Demonstrativum des Tigre አዜ »jetzt« ፣) hinweist: ማሕዜ wäre dann durch Schwächung des Gutturals entstanden wie z. B. አማአከ aus አመ: አከ »wenn nicht«. Hält man aber 'ĕzē für die Grundform, dann ist mă'ĕzē nach der einen Seite zu 77hl., nach der andern Seite im Tigre, mit Assimilierung des & zu ä, zu abhl. geworden (in letzterem Falle wäre htt »jetzt« nach Analogie von mhtt gebildet). In direkter Frage: አስከ: መአዜ: ምስልኩም : ኢንብርሃሴክ 919 »bis wann werde ich bei euch bleiben?«, in indirekter (mit ክም) z. B.: በዓል፡ቤተ፡መአዜ፡ከሙጽአ፡ምንኢተአምሮ 1335 »denn ihr wisst nicht, wann der Hausherr kommt«.

f Aehnlich wie bei hh liegt die Sache bei hh  $\alpha$ , wo auch im Geez eine Form mit  $\check{\epsilon}$  entspricht (h  $\alpha$ ). Für das Tigre ist hier wohl eine Form mit  $\check{a}$  anzunehmen, da h »wie« sonst eher die Neigung hat sein  $\check{a}$  aufzugeben (z. B. hh  $\alpha$ ) »so«  $\check{k}\check{a}+\check{\epsilon}n+\bar{a}$ ,  $\check{\epsilon}n$  auch in h h [s. S. 303 e]

<sup>1)</sup> Schon Nöld. (S. 294 Anm. 3) weist darauf hin, dass wir in መስለዚ und አዜ noch Spuren des sonst verschwundenen demonstrativen z haben; dazu wäre noch zu stellen እንዚ »hier«, z. B.: ተካተማ ፡ ኢት ፡ ምህት ት ፡ አብ ፡ ማካተም ፡ ማኒስዮን ፡ አብ ፡ ማማት ፡ ፲፫፫፫፫ ወ፱ ፡ ምን ፡ ልደተ ፡ መምባና ፡ የሱት ፡ መአንዚ ። Evang. S. 3 Fib. S. 2 »Gedruckt in Monkullo . . . . . . und hier [ist es]«.

und h7: [ibid.],  $\bar{a} = \text{Suff.}$ ; vgl. auch h7 = h70, als sich ein folgendes  $\check{e}$  zu assimilieren; durch das  $\check{a}$  in h6: hat sich h dann gehalten. Auch in dem reduplizierten hh6: zeigt h noch eine freiere Bewegung als es im Geez hat, wo es an h70 gebunden ist.  $^{\text{I}}$ 1) Der Gebrauch von h66: möge aus folgenden Beispielen ersehen werden:

## 8. Pronomina indefinita.

§ 18 a Wie in den semitischen Sprachen überhaupt und in vielen andern Sprachen, trifft auch im Tigre das unbestimmte Pronomen mit dem Fragepronomen der Form nach zusammen; nur wird hier noch in weitestem Umfange das alte verallgemeinernde  $m\bar{a}$  gebraucht, und zwar in der Form m, die vielleicht (beeinflusst durch das arab.  $\sim$ ?) noch die ursprüngliche Länge des  $\bar{a}$  bewahrt hat, während im tña und amhar.  $\sim$ ??  $\sim$  der Vocal von  $\sim$  schon ganz abgeschliffen ist.

<sup>1)</sup> **h** ausserdem noch in **h**7£. \*\* "nunmehr« und **h**7£. \*\* "vielleicht, ich weiss nicht«, Munzinger s. v. **h**7£. \*\* "qui sait? peut-être, je n'en sais rien« = **h** + äthiop. **h**7£. (amhar. **h**7£). Nebenbei sind gadúm und kändő auch im Bilin gebräuchlich (Reinisch l. c. 701).

Substantivisch wie adjectivisch wird gebraucht:

መንጣ »irgend einer, irgend eine« መንጣ : ሉ... »keiner, keine«.

Beispiele: መመንጣ : ምን : ልብለስ ም 113 »und wenn irgend einer zu euch sagt«; መንጣ : ሽህ : ምንመይት 1219 »wenn irgend jemandes Bruder stirbt«. Adjectivisch: ዲብ : መንጣ : ቤት : ምንት አትው (so!) 610 »wenn ihr in irgend ein Haus kommt«. Mit ሊ : መንጣ : ዲብ ፡ ቤት ፡ ጸንው ፡ አባል ፡ ልሕ ፡ ፡ ኤ ደቅብ 327 »keiner kann in das Haus des Reichen kommen«; መንጣ : ኢረአው 98 »sie sehen niemand«.

c Als drittes Indefinitum ist han zu nennen, das ich aber bloss in Verbindung mit der Negation gefunden habe und zwar als »nichts« und adverbial »durchaus nicht«. Es ist zusammengesetzt aus h und an; der erste Teil h wird

## Inhaltsübersicht.

| Ι. | Persönliches Pronomen. § 1-8                         | Seite<br>188 |
|----|------------------------------------------------------|--------------|
|    | § 1. Formen des selbständigen persönlichen Pronomens | 191          |
|    | § 2. Gebrauch derselben                              | 194          |
|    | § 3. Suffixe                                         | 196          |
|    | § 4. Nominalsuffixe                                  | 196          |
|    | § 5. Gebrauch derselben                              | 200          |
|    | § 6. Verbalsuffixe                                   | 205          |
|    | § 7. Gebrauch derselben                              | 223          |
|    | § 8. Mittelbare Suffixe                              | 226          |
| 2. | Selbständiges Possessivpronomen. § 9                 | 291          |
| 3. | Reflexivpronomen. § 10                               | 293          |
| 4. | Reciprokes Pronomen. § 11                            | 295          |
| 5. | Demonstrativa. § 12-15                               | 296          |
|    | § 12. Formen des selbständigen Demonstrativpronomens | 296          |
|    | § 13. Gebrauch derselben                             | 297          |
|    | § 14. Determinativartikel                            | 299          |
|    | § 15. Andere demonstrative Elemente                  | 301          |
| 6. | Relativpronomen. § 16                                | 304          |
| 7. | Fragepronomina. § 17                                 | 310          |
| 8. | Pronomina indefinita. § 18                           | 314          |
|    |                                                      |              |

# ,König Tukulti bēl niši' und die ,kuthäische Schöpfungslegende'.

Von H. Zimmern.

P. Scheil hat neuerdings im Recueil de Travaux rel. à la Phil. et à l'Arch. égypt. et ass. Vol. XX1) unter anderen sehr interessanten Texten auch einen solchen veröffentlicht, der, wie er glaubt, von einem altbabylonischen Könige Tukulti bēl niši herrührt. Bei näherem Zusehen ergibt sich, was Scheil entgangen ist, dass dieser Text zwar nicht identisch, aber aufs Engste verwandt und stellenweise wörtlich übereinstimmend ist mit der sog. ,kuthäischen Schöpfungslegende', d. h. dem aus der Bibliothek Asurbanipal's stammenden mythologischen Texte K. 5418 a2) nebst dem Duplikate K. 56403), ersterer veröffentlicht von Winckler, Sammlung von Keilschrifttexten II, 70 f., letzteres von S. A. Smith, Miscellaneous Assyr. Texts p. 6 f. (vgl. dazu Delitzsch, Assyr. Wörterb. S. 457, Anm. 26). Auch Bezold hat in seinem Catalogue fast die ganze vierte Columne von K. 5418 a publiziert. Ein Vergleich nun des Scheil'schen Textes4) mit K. 5418 a ist in mehrfacher Hinsicht lehrreich. Zunächst für einige Einzelheiten. So sichert die Schreibung pa-ag-ri in Sch. die

<sup>1)</sup> Nr. XXXV der Notes d'épigraphie et d'archéologie assyriennes, p. 11 ff. des Separatabdruckes, den ich der Güte des Herrn Verf. verdanke.

<sup>2)</sup> Im Folgenden mit A bezeichnet.

<sup>3)</sup> Im Folgenden mit B bezeichnet.

<sup>4)</sup> Im Folgenden mit Sch. bezeichnet,

Lesung von - K-ri als pag-ri in A. Statt ( = 1000 in A bietet Sch. dreimal li-mi, so dass hierdurch die von mir in Bd. V, S. 19 dieser Zeitschrift aus der Schreibung der Tell el-Amarna-Briefe erschlossene Lesung lim für 1000 nun auch durch einen einheimischen babylonischen Text ihre Bestätigung erfahren hat. Die Form lu-uš-ta-ag-► -ma Sch. 14 wird nach A Col. III 2 nicht luštaggišma, sondern luštakkanma zu lesen sein, so dass statt Vielmehr das Zeichen vorliegt, das ja im Altbabylonischen öfter ohne die kleinen vertikalen Keile erscheint. Statt ti-šú Sch. 11 steht, nach A Col. II letzte Zeile, wol sicher ma-ti-šú im Original, bezw. bietet bereits dieses hier einen Auslassungsfehler. An Stelle des Ausdruckes pag-ri u pu-(u)-ti in A Col. I 3 und Col. III 2 erscheint in Sch. 15 in gleichem Zusammenhange pa-ag-ri ŭ um-ma-ni. Was nun aber besonders wichtig ist: die Fassung der ganzen Gruppe den offenbar dem Original gemäss gegebenen grossen Zwischenraum zwischen Kund II in der Scheil'schen Publikation!) als Königsname, die ja auf Grund des Scheilschen Textes allein als ganz einleuchtend erscheinen könnte, wird durch K. 5418 a hinfällig. Es ist vielmehr (1) nach A II 24, IV 15, sicher en-ni-ši zu lesen und als I. Sing. Präs. von enēšu ,schwach sein' zu fassen (der Auslaut i erklärt sich nach Delitzsch, Gramm. § 92). Was nun 🔰 📳 🛶 tukulti betrifft (immer vorausgesetzt natürlich, dass die Publikation Scheil's, bezw. dessen Transskription in die gewöhnlichen assyrischen Zeichen, hier ganz korrekt ist), so bleibt, wie mir scheint, die Möglichkeit bestehen, tukulti als Eigennamen zu fassen und zwar dann selbstverständlich als Abkürzung eines längeren, mit Tukulti beginnenden, Königsnamens. Ungleich näher liegt es jedoch, tukulti appellativisch zu nehmen und mit ennisi zu verbinden: ,indem ich in meiner Kraft geschwächt ward'.

Da bisher nur sehr ungenügende Uebersetzungen der kuthäischen Schöpfungslegende' von George Smith und SAYCE vorliegen, dieser eigenartige mythologische Text es aber doch gewiss verdient, etwas allgemeiner bekannt gemacht zu werden, so gebe ich im Folgenden vollständige Transskription und Uebersetzung desselben. Hierfür stand mir ausser der oben erwähnten Publikation Winckler's und S. A. Smith's auch noch eine Abschrift Jensen's zur Verfügung, der ihrerseits wieder eine Kopie Bezold's zu Grunde liegt.

### Col. I.

(Anfang abgebrochen) 1)

 $b\bar{c}l^{il}A$ -nun-n[a-ki] bēl elāti ŭ šaplāti

ša mē dal²)-hu-te išatū(-u) mē za-ku-te lā iš[atū(-u)]

ša ši-ik-la-šú šab3)-šú ummānu4) šú-a-tu ik-mu-u5), ik-

šú-du i-na-ru

ina aban 6) nārē ul sațir ul ezib-am-ma pag-ri u pu-u7)-ti šatta8) ul ú-še-si-ma ul aq-ta-rab-šu

ummāni pag-ri is-sur9) hur-ri a-me-lu-ti10) a-ri-bu pa-

ทน-รัน-นท

ib-nu-šu 11)-nu-ti-ma ilāni rabūti ina qaq-qar ib-nu-u ilāni a-lu-šu ti-a-ma-tu ú-še-nig-šu-nu-ti šà-sur-šu<sup>11</sup>)-nu il Be-lit-ilāni ú-ban-ni ina ki-rib šadī(-i) ir-ti-bu 12)-ma i-te-it-lu-ma ir-ta-šu-u

mi-na-ti

<sup>1)</sup> Die ersten 4 Zeilen von K. 5640 lasse ich unberücksichtigt, da mir die Publikation S. A. SMITH's hier nicht sicher genug erscheint; am ehesten wird noch Z. 3 di-en-sú purussū-[sú] richtig sein. - 2) So doch wol sicher hier zu lesen, trotz [m]ē rī[hūti] IV R2 3, 20b. - 3) So nach JENSEN möglich, statt sib (S. A. SMITH). - 4) So, SAB, DELITZSCH und JENSEN. - 5) A ú. - 6) Fehlt A. - 7) So JENSEN; WINCKLER pu-ti. - 8) Fehlt B, oder stand daselbst noch am Schluss von Z. 4; übrigens ist die Transskription von MU durch šatta nicht sicher. — 9) B işşur. — 10) B ta. — 11) B sú. - 12) B nach DELITZSCH, HWb 157b ir-bu-u.

```
VII šarrāni(-ni) 1) at-hu-ú šú-pu-u ba-nu-tu
   VI. M-a-an um-ma-na-tu-šu-nu
   AN.BA.NI.NI abu-šu²)-nu šarru
                                     ummu-šu-nu [šar]-ra-tu
                                            fME.I.I.I.I
15 ahu-šú-nu rabū(-ú) a-lik pa-ni-šu-nu
                                        m ME.MA.AN.GAB
                                                 šumšu
   šanū(-ú) ahu
                   m ME.DU.DU šumšu
   šalšu(-šú) ahu
                       ].LUL šumšu
   rebū(-ú) [ahu
                        D]A.DA šumšu
                          ].DAH šumšu
   hanšu(-šú) [ahu
20 s[eššu(-šú) ahu
                             1.RU(?) šumšu
   [sebū(-ú) ahu
                                7 šumšu
                   (Fehlen noch ungefähr 3 Zeilen)
                           Col. II.
                       (Anfang abgebrochen)
   [ ] ra-bi-su lim-nu-te ši-.-ti [
   ri(?)-du-ú țe-en-šu ú-ter-[
   ina(?) [ ]-e al-pu-[
   ina(?) [ ] arrat limutti3) ma da me it-ta-šu [
5 a[l-s]i mārē bārē ú-ma-'-[ir]
   VII [ana pa-a]n VII immer puhāde al-pu-u[t]
   [ú-kin GI].LIBIT.ŠU‡l ellūti
```

1 ilāni rabūti

l il Šamaš gu-ra-du

a-šal-m[a

il Iš-tar [il

a-a-ú UR.BAR[

a-a-ú UR.BAR[

15 lul4)-lik ki-i TUR5).KIL.AN

10 ilPAI

ig(?)-[

ki-a-am aq-bi a-na lìb-bi-ja um-ma lu-u a-na-ku-ma

1 ilZA.MAL.MAL ilA-nu-ni-tum

] ilāni ana a-la-ki-ja

e-gi(?)]-e ul i-di-na-am-ma

1 ib-ri

1 ša-il-tu

1-bis(?) lìb-bi-ja

I) Fehlt B. — 2) B  $3\acute{u}$ . — 3) So Jensen; Winckler  ${\ddot{u}}$ . — 4) So Jensen; Winckler  $3\acute{u}$ . — 5) So Jensen; Winckler at.

ŭ lu-ud-di ša AN.BAR¹) ja-a-ti lu-uş-bat
šattu malţ-ri-tu ina ka-ša-di
II šūši M ummānu ú-še-şi-ma ina libbi-šu-nu ištēn(-en)
balţu ul itūr-ra
šanī-tum šattu ina kašādi(-di) XC.M dto

20 šalul-tum šattu ina kašādi(-di) I.M. VII.C dto
es-si-lţu en-ni-šu a-ka-la a-šu-uš uš-ta-ni-ilţ
ki-a-am aq-bi a-na lìb-bi-ja umma lu-u a-na-ku-ma
a-na pa-li-e mi-na-a e-şip
a-na-ku šarru la mu-šal-li-mu māti-šu

#### Col. III.

```
ŭ ri-è-um la mu-šal-li-mu um-ma-ni-šu
  ki lu-uš-tak-kan-ma pag-ri u pu-ti lu-še-și
   ša-lum-mat ni-ši mu-ši mu-u-tu namtāru a-ru-ur-šu2)
  [n]a-mur-ra-tu har-ba-šu ni-pil-su-u ni-ib-ri-tu
[ ]-hu di-lib-tu ma-la ba-šú-u
5 [
                         ไ-รับ-ทบ
                                     it-tar-da
                       iš(?)-š]a-kin a-bu-bu
                                    1-bu-ba ŠI
   i-za[k-ka-ra
                                       il-aab-bi
10 ilāni [
                                        1-e-šu
   taq-ba-nim-ma [
                                         7-šα
   ŭ šub-šú-ú [
                                           7-ki(?)
         ta-sur-[
   zak-muk ša ša-ti [
   ina te-me-ki ša il E-a [
                      ša ilāni [
15 niqē zak-muk ellūti [
   te-ri-e-te ellēti [
   al-si mārē bārē ú-m[a - ' -
   VII a-na pa-an VII immer puhāde al-[pu-u]t
```

<sup>1)</sup> So JENSEN; WINCKLER na. — 2) So JENSEN und WINCKLER; DELITZSCH, HWb 528 b liest arûrtu.

#### Col. IV.

```
alu ša a-[
                                         ]
] ul-lu(?)³) [
]
   a-na [
   šarru dan-[nu
                            7 ti Γ
   ilāni [
                           ] ki [
5 qa-t/i
   at-ta šarru iššakku [r]ubū lu mamma ša-na-ma
   šá ilu i-nam-b[u]-šu(?) šarrū-ta eppuš(-uš)
   duppa4)-sin5) e-pu-uš-ka nārā aš-tur-ka
   i-na Kutū ina E-šit-lam
10 i-na pa-pah il Nergal e-zi-bak-ka
   aban nārā an-na-a a-mur-ma
   ša pi-i aban nārā an-na-a ši-me-ma
   la te-si-ih-hu<sup>6</sup>) la te-en-niš-šu
   la ta-pal-lah la ta-tar-ru-ur
15 iš-da-a7)-ka lu-u ki-na
   at-ta ina su-un sinništi-ka ši-pir8) lu teppuš(-uš)
   dūrāni-ka tuk-kil
```

I) Erste erhaltene Zeile auf B Rev. — 2) Möglicherweise begann Col. IV auf A bereits 2—3 Zeilen früher. — 3) So Jensen; Winckler ib. — 4) So Jensen und auch S. A. Smith in den Notes; dagegen Bezold, Catalogue sub K. 5418 a bītu. — 5) So B; A [si-n]a. — 6) So A; B teis-si-ih-hu d. i. tessihhu. — 7) Fehlt B. — 8) Delitzsch, HWb 246b. 491b transskribirt si-tu.

hi-ra-ti-ka mē mul-li pi-sa-an-na-ti-ka še-im-ka kaspa-ka ša-šú-ka¹) namkurra-ka

20 b[e-le-ka(?) ú]-nu-ti-ka šú-rib

[narkabāti(?)²)-ka ru-k]u-us-ma tup-qa-a-ti e-mid

[pa-gar(?)-ka] ú-şur pu-ut-ka šul-lim

[ ] e tu-şi-šu

[ ] -ka

(Schluss abgebrochen).

#### Col. I.

(Anfang abgebrochen)

Herr 3) des das droben und das drunten, Herr der Anunn[aki]!
Ein Volk, das trübes Wasser trinkt, klares Wasser nicht tr[inkt],
dessen Einsicht verkehrt, hat vergewaltigt, eingenommen, gemordet.

Auf einem Denkstein war nichts (darüber) geschrieben, nichts hinterlassen. Drum zog ich in eigener Person<sup>4</sup>)

5 dazumal(?) nicht aus, bekämpfte es nicht.

Leute mit Leibern von Höhlenvögeln,

Menschen mit Raben(?)gesichtern 5).

Es hatten sie geschaffen die grossen Götter, im<sup>6</sup>) Erdboden hatten geschaffen die Götter seine Wohnstatt<sup>7</sup>). Tiāmat hatte sie gesäugt,

o die Herrin der Götter sie zur Welt gebracht.

<sup>1)</sup> Bezw. bušā-ka. — 2) Vgl. zu dieser Ergänzung V R 52, 50b und dazu Jensen, Kosm. 166. — 3) Gemeint ist Šamaš; mit einer Anrufung an diesen scheint der Text begonnen zu haben. — 4) Wörtlich: Leib und Front liess ich nicht ausziehen. — 5) Da āribu sowol "Rabe", als "Heuschrecken" bedeutet, so kommt möglicherweise auch die Uebersetzung "Menschen mit dem Aussehen von Heuschrecken" in Betracht. In diesem Falle wäre obiger Text natürlich von Wichtigkeit für Joel I—2 und insbesondere für Apoc. Joh. 9. Endlich könnte amelūti a-ri-b(p)u pānusun aber auch bedeuten "Menschen mit düsterem Gesichte" unter Vergleich von Nimr. Ep. 9, 48 pānusu ar-b(p)u. — 6) Oder: auf dem. — 7) Das Singularsuffix von alusu erklärt sich wol durch eine Rückbeziehung auf ummānu "Volk"; anders Delitzsch, HWb 77 a.

|              | Im Berge <sup>1</sup> ) drin wurden sie gross, wuchsen sie auf, bekamen sie Gestalt.                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|              | 7 Könige, Brüder, schön und prächtig, 360000°) an Zahl waren ihre Mannen, AN.BA.NI.NI, ihr Vater, war König, ihre Mutter ME.LI.LI                                                                                                              |  |  |  |  |  |
| 15           | Königin.                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
| 20           | der zweite Bruder ME.DU.DU mit Namen, der dritte Bruder LUL mit Namen, der vierte Bruder DA.DA mit Namen, der fünfte Bruder DAH mit Namen, der sechste Bruder RÜ(?) mit Namen, der siebente Bruder mit Namen.  (Fehlen noch ungefähr 3 Zeilen) |  |  |  |  |  |
|              | Col. II.                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
|              | (Anfang abgebrochen)                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
| böse Dämonen |                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
|              | sein Verstand                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |  |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
| 5            | Ich rief herbei die Seher, gebot ihnen,                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |
| 3            | stellte Opferlämmer, 7 hier und 7 da, auf,                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
|              | setzte die heiligen Opferschalen(?)3) hin,                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
|              | befragte 4) die grossen Götter,                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
| 10           | Istar, ZA.MAL.MAL, Anunitu, und Šamaš, den Krieger.                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |
| 10           | [Es befahlen(?)] mir die Götter auszuziehen, liessen mich nicht [säumen(?)].                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
|              | Da sprach ich also bei mir selbst: So wahr ich lebe,                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
|              | wer                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |
| 1 5          | So will ich hingehen, da meines Herzens,                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
|              | und will ergreifen. Als das erste Jahr herankam,                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
|              | schickte ich 120000 Krieger aus, aber kein einziger von ihnen kam lebend zurück.                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |

Gemeint wird sein der kosmische Weltberg. – 2) Doch wol so, nicht 6000. – 3) Dasselbe Kultusgeräte, das auch K. 3245, Col. I 26, Col. II 10 erwähnt wird. – 4) Fehlt vielleicht nichts.

Als das zweite Jahr herankam, schickte ich 90000 Krieger aus, aber kein einziger von ihnen kam lebend zurück.

Als das dritte Jahr herankam, schickte ich 60700¹) Krieger aus, aber kein einziger von ihnen kam lebend zurück.

Verzweifelnd, ohnmächtig, vergehend war ich voll Leids und brach in Stöhnen aus²).

Da sprach ich also bei mir selbst: Sowahr ich lebe, was habe ich über mein Reich gebracht!

Ich bin ein König, der seinem Lande kein Heil bringt,

# Col. III.

und ein Hirte, der seinem Volke kein Heil bringt.

Aber also will ich tun: In eigener Person will ich ausziehen! Den Stolz des nächtlichen Volkes verfluchte ich3) mit Tod und Verderben, Schrecken, Grausen, . . . . . . , Hungersnot, 5 · · · · · Pein aller Art, . . . . . . . ihre . . . . . . . . wurden vertrieben. ..... [gesch]ah eine Sintflut, Da sprach . . . . . . . . . . . also: 10 die Götter . . . . . . . . . seinen . . . . in der Weisheit(?)4) Ea's . . . . der Götter . . . Ich rief herbei die Seher, gebot ihnen, stellte Opferlämmer, 7 hier und 7 da, auf, setzte die heiligen Opferschalen (?) hin, befragte . . . . . . die grossen Götter, Istar, . . . . . . . , ZA.MAL.MAL, Anunitu, · · · · · · · · · · · und Šamaš, den Krieger. (fehlen voraussichtlich mehrere Zeilen) 

<sup>1)</sup> Doch wol so, nicht 1700. — 2) Vgl. zu dieser Uebersetzung Delitzsch, HWb 108 a. — 3) Oder: Tod und Verderben verfluche ihn(?). — 4) So doch wol tēmegu hier eher zu fassen, wie als "Gebet".

Stadt des Fain[des]

|    | Stadt des Fein[des]                                                                               |  |  |  |  |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|    | Col. IV.                                                                                          |  |  |  |  |
|    | die Stadt, welche                                                                                 |  |  |  |  |
|    | zu                                                                                                |  |  |  |  |
|    | ein mäch[tiger] König                                                                             |  |  |  |  |
|    | die Götter sie.                                                                                   |  |  |  |  |
| 5  | Du o König, Machthaber, [F]ürst, oder wen sonst                                                   |  |  |  |  |
|    | Gott beruft, dass er die Herrschaft führe,                                                        |  |  |  |  |
|    | eine Tafel darüber habe ich dir angefertigt, einen Denkstein dir geschrieben,                     |  |  |  |  |
|    | in Kutha, im Tempel Ešitlam,                                                                      |  |  |  |  |
| Ю  | 0                                                                                                 |  |  |  |  |
|    | Siehe diesen Denkstein an,                                                                        |  |  |  |  |
|    | höre auf dieses Denksteins Wort,                                                                  |  |  |  |  |
|    | so brauchst du nicht zu verzweifeln, nicht zu verzagen, dich nicht zu fürchten, nicht zu zittern. |  |  |  |  |
| 15 |                                                                                                   |  |  |  |  |
| 5  | deinem Weibe wohne auch ferner bei.                                                               |  |  |  |  |
|    | Verstärke deine Mauern,                                                                           |  |  |  |  |
|    | fülle deine Gräben mit Wasser,                                                                    |  |  |  |  |
|    | bring in deine Truhen dein Korn, dein Geld, dein Hab und Gut,                                     |  |  |  |  |
| 20 | [deine Waffen(?)], deine Geräte,<br>[deine Wagen(?) bin]de fest, stelle sie in die Ecken,         |  |  |  |  |
|    | [deinen Leib(?)] schütze, deine Brust erhalte unversehrt,                                         |  |  |  |  |
|    | gehe nicht zu ihm heraus,                                                                         |  |  |  |  |
|    | nahe dich ihm nicht!                                                                              |  |  |  |  |
|    | (Schluss abgebrochen).                                                                            |  |  |  |  |

Soweit ich den Inhalt dieses fragmentarischen merkwürdigen mythologischen Textes verstehe — ganz klar ist mir derselbe noch nicht —, handelt es sich darin um Folgendes: Ein König der Vorzeit wird von einem fremden Volke aufs härteste bedrängt (Col. I 3). Das feindliche Volk selbst wird (Col. I 6—21) als eine Horde von wunderbaren mischgestaltigen Göttern entsprossenen Wesen beschrieben, mit 7 Brüdern, Königen, an der Spitze — ein sicherer Beweis, dass es sich ursprünglich nicht um einen

irdischen Feind handelt, sondern um einen solchen im Bereich der Götterwelt, wenn man deshalb auch noch nicht ohne Weiteres an die Zeit der Weltschöpfung und die Ungeheuer der Tiāmat zu denken braucht. Auf eine Befragung der Götter durch die Priester erhält der König den Bescheid, den Kampf gegen den Feind aufzunehmen (Col. II 5-11). Er kommt dem Bescheide nach; aber in drei aufeinander folgenden Jahren werden alle von ihm gegen den Feind ausgesandten Truppen bis auf den letzten Mann aufgerieben (Col. II 12-20). Der Verzweiflung nahe klagt er sich an wegen des Unglücks, das er über sein Land gebracht. Doch rafft er sich auf, um als letztes Mittel seine eigene Person im Kampfe gegen den Feind einzusetzen (Col. II 21-III 2). Und siehe, jetzt wird ihm der Sieg zu Teil. Der Feind wird (grade hier ist der Text leider sehr fragmentarisch erhalten) anscheinend durch eine Sintflut weggerafft. Zum Danke bringt er den Göttern ein Opfer dar (Col. III 3-22). Wie aber vor Alters die Götter in so wunderbarer Weise dem König des Landes zum Siege verholfen haben, so soll derselbe auch in Zukunft in gleicher Gefahr auf gleiche göttliche Hilfe hoffen (Col. IV 6 ff.). -

Man sieht, ein Grund, diesen Text als 'kuthäische Schöpfungslegende' zu bezeichnen, ist kaum vorhanden. Eher könnte man vielleicht mit einem gewissen Rechte von einer kuthäischen Sintflutlegende¹) reden, vorausgesetzt nämlich, dass Col. III 7 von der bekannten grossen Sintflut (abūbu) als Ursache des Untergangs der Feinde die Rede ist und nicht etwa bloss, wie so häufig in assyrischen Schlachtbeschreibungen, ein Vergleich mit jener alten Flut κατ' ἐξοχήν angestellt wird²).

<sup>1)</sup> Bereits Bezold, Catalogue sub K. 5418a bezeichnet diesen Text als a mythological legend concerning the deeds and fortunes of an ancient Babylonian (?) king, perhaps that king who is supposed to have escaped the Deluge.

<sup>2)</sup> Für die letztere Auffassung scheint J-bu-ba Š1 Z. 8 zu sprechen, falls dies als a/būba pāni, Flut der Vorzeit' zu deuten ist.

Der Scheil'sche Text<sup>1</sup>) nun weist, soweit er erhalten, ganz die gleiche Situation auf. Auch hier ein König, der dreimal gegen den Feind Truppen ausschickt und zwar das erste Mal 180000<sup>2</sup>) Mann, das zweite Mal 120000, das dritte Mal 60000, im Ganzen 360000, die bis auf den letzten Mann aufgerieben werden<sup>3</sup>). Da gerät der König in Verzweiflung — die Schilderung ist hier fast wörtlich dieselbe, wie in dem obigen grösseren Texte —, erklärt aber schliesslich, dass er sich selbst dem Feinde entgegenstellen wolle<sup>4</sup>). — Soviel erscheint demnach sicher, dass auch dieser Scheil'sche Text nicht als eine historische Urkunde eines altbabylonischen Königs betrachtet werden darf, sondern mythologischer Natur ist.

Ich möchte an diese Spezialuntersuchung über obige beide Texte noch einige Bemerkungen allgemeinerer Art knüpfen. Es mehren sich die urkundlichen Beweise dafür, dass, was man mit Recht längst vermuthet, die babylonisch-assyrischen Mythen, die wir aus der Bibliothek Asurbanipal's besitzen, schon viele Jahrhunderte früher in Babylonien nicht etwa bloss mündlich im Umlauf, sondern auch schon schriftlich fixiert waren. Wenigstens besitzen wir jetzt bereits 4 verschiedene mythologische Stoffe aus

I) Es wäre sehr wünschenswert, wenn P. SCHEIL seiner ersten vorläufigen Veröffentlichung dieses Textes noch eine zweite autographische mit Wiedergabe der Zeichen in ihrer eigentlichen Form folgen liesse, sowie mit ausführlicheren Angaben über etwaige weiter zu erkennende Reste des Textes, über Form und Schreibweise der Tafel, sowie, falls möglich, auch über ihren Herkunftsort (Tell Ibrāhīm??).

<sup>2)</sup> So ist mit Sicherheit auf Grund der Gesammtsumme 360000 zu ergänzen.

<sup>3)</sup> So sind, im Gegensatz zu Scheil, jedenfalls die betreffenden Worte zu verstehen.

<sup>4)</sup> pa-ag-ri u um-ma-ni wohl: meinen Leib und mein (übriges) Volk. Das folgende ana hulluq şīri Akkadī nakru danna idkiamma ,zur Vernichtung des akkadischen Landes liess er einen gewaltigen Feind kommen scheint darauf zu führen, dass in diesem Texte die (semitischen) Akkader die Feinde sind.

der älteren babylonischen Zeit, so den Adapa- und Ereškigal-Text aus dem Tell-el-Amarna-Funde, den neuen Sintflutbericht Scheil's aus der Zeit Ammizaduga's aus der Hammurabi-Dynastie, also spätestens vom Anfang des zweiten Jahrtausends, und endlich den obigen Text. der (nach Scheil) ebenfalls aus der altbabylonischen Zeit stammt. Dieses bis jetzt zu Tage getretene Material genügt aber schon hinlänglich, um daraus den sicheren Schluss zu ziehen, dass wir mindestens bereits für die Zeit um den Beginn des zweiten Jahrtausends eine mythologische Literatur in Babylonien voraussetzen dürfen. Es berechtigen diese mythologischen Fragmente aus der altbabylonischen Zeit ferner aber auch zu der begründeten Hoffnung, dass aus dem Boden Babyloniens noch zahlreiche weitere Stücke der Art zum Vorschein kommen werden. Wie sich formell diese mythologische Literatur der altbabylonischen Zeit zu derjenigen aus der Zeit Asurbanipal's verhält, ob z. B. der Schöpfungsbericht und das Gilgames-Epos in dieser frühen Zeit wesentlich schon in derselben Gestalt in Babylonien aufgezeichnet waren, wie wir sie aus der Bibliothek Asurbanipal's kennen, das lässt sich bis jetzt noch nicht recht übersehen. Soviel ist ja freilich sicher, dass die aus Ninive stammenden Tafeln lediglich Kopieen älterer babylonischer Tafeln sind. Aber in Babylonien selbst könnten die alten Epen, auch nachdem man bereits angefangen hatte, sie schriftlich aufzuzeichnen, sehr wol noch manche Wandlungen in ihrer Form durchgemacht haben. Die beiden Scheil'schen Texte, das altbabylonische Sintflutfragment<sup>1</sup>) und der oben besprochene Text, würden, wenn sie nur etwas umfangreicher wären, in dieser Hinsicht besonders lehrreich sein, da wir hier die entsprechenden Rezensionen des gleichen Stoffes aus der Bibliotkek Asur-

<sup>1)</sup> Es scheint, als ob diese Rezension der Sintflut der durch das bekannte Fragment D.T. 42 vertretenen näher stände, als derjenigen der grossen Sintfluttafel.

banipal's besitzen, während wir für die Adapa- und Ereškigal-Erzählung bis jetzt keine entsprechende Vertretung in der Kujundschik-Sammlung haben. Die Existenz einer solchen, eventuell noch eine andere Gestalt als später zeigenden, mythologischen Literatur bereits in der altbabylonischen Zeit ist natürlich auch von grösster Wichtigkeit für die Frage nach der Zeit und Art der Uebernahme des babylonischen Stoffes in der biblischen Urgeschichte, wofür ja auch jedenfalls schon die altbabylonische Zeit in Betracht zu ziehen ist, nicht erst die spät-assyrische.

Leipzig, 11. Januar 1898.

Nachschrift. P. Scheil schreibt mir unter dem 14. Februar, dass er, veranlasst durch meine ihm mitgeteilte Beobachtung von der Verwandtschaft seines Textfragmentes mit K. 5418 a, in dieser seiner übrigens äusserst schwer zu lesenden Tafel (une des plus difficiles tablettes que j'aie rencontrées) die betreffende Stelle, welche den Königsnamen Tukulti-bēl-niši enthalten sollte, nochmals geprüft habe. Dabei ergab sich ihm die Möglichkeit, dass vielleicht, in Uebereinstimmung mit K. 5418 a, zu lesen ist: a-na-ku es-si-hu en-ni-si, obwol allerdings die Lesung IS.KU.TI doch näher zu liegen scheint, als IS.SI.HU. - Die Lücke vor en-ni-ši ist in der Publikation tatsächlich dem Original gemäss gegeben. - In der folgenden Zeile bietet, nach Scheil's obiger Mitteilung, das Original a-ka- a-naa-šu-uš am-di(ti)-ma, woraufhin Scheil die Lesung a-ka-ad(t) a-na-as als sicher betrachtet. Sollte aber nicht doch auch die Lesung a-ka-la a-na-ah möglich sein?

Leipzig, 18. Febr. 1898.

Listes onomastiques rédigées d'après les textes de Šargani, et de la deuxième Dynastie d'Ur.

Par V. Scheil.

En publiant cette liste de noms propres de personnes, relevés sur les tablettes de Šargani, et des rois de la deuxième Dynastie d'Ur (Telloh, Niffer), il n'est rien plus sage que de citer ici, par manière d'avant-propos et de justification, ce que Pape exprimait en tête du troisième volume de son Dictionnaire (2<sup>me</sup> Edit. 1850):

Zur vollständigen Uebersicht eines Sprachgebietes gehört unstreitig auch die Kenntniss von den Benennungen, mit welchen ein Volk die Einzelwesen seines Gesichtskreises, die Menschen und ihre Städte, Gebirge und Flüsse bezeichnet. Denn je näher eine Sprache noch ihrem bildungskräftigen Anfang ist, desto mehr erscheinen alle jene Benennungen als aus dem einfachen Natursinne hervorgegangen, welcher die charakteristischen Merkmale der Dinge aufzufinden und treffend zu bezeichnen versteht, desto mehr ist jeder Eigenname bedeutungvoller Gattungsname. Es muss sich daher auch in diesen Namen und zum Theil noch bestimmter und deutlicher als in den übrigen Wörtern die eigenthümliche Auffassungs- und Darstellungsart eines Volkes abspiegeln.

# Epoque Šargani.

11 五四年 11 14 4 1 三米个十二 十十八十二 一十个目出 - A EI- - EII 一十二日本 一十 (12) 平 国 国 (1) 一个个时一个111一个111 나 수티 티바 테 一十 必 臣!! -H FII -- K -= [-] -+ A] 一世三十十 上 三 三 -ELT E(333 ) 卡区 刻 三云 芸

三江 国江 上面 医子子二十二 大面 刻 当三 中面阿凯凯里 - 河 河 道 門 門 ◆】 ₩ 4 祖中每年即 世国中国海 学的场外别连 -ET -= 1 -> × 許 下 当 計 x 至 x 时间 x 第二個 学小型区 其其 十分叫 7 EU H 4 EN T 十年 7 5

<sup>1)</sup> Sic, nom de personne.

<sup>2)</sup> Var. → \ ((()).

-1(1% -=11 --1 --(()女-左)) 二 -1(1)冬- - 正] 田田 宋 -1114 -- -111 -1(1x -1)A -IKI &# W == == II -114 AT -+ 料名 走面 八人 社》 三 -11 ---一川一位 -II (IEI') -JJ |- X -/ -II \ \ E = E 二年 17 以 二年 公 西水下 ETYTY ETTY 话题工艺人 话作片門門 [[注[[[]]]]]

温口部 陆州谷 帝口百四分 运口外间 世 三 世 三十十 一十二十二 ZII = 111 - H 到国 第一十二十二十二 五五二十二 A A CII FII EI-**多江東東** 百个件 井京 # -H-II (IEI 江国外公园 ETTIL -- 1 (%ET) 三川人 上川 计 仓员 部はよろび EST -EV

<sup>1)</sup> Sic, nom de personne.

是第二世 第 到 四年時 三 世紀 十 群岛 是游 Y多 EV FI (国 具事 (注) 中型 AH- EES 官員 **直接**一个一件(国 上班 十 **上端** 口 囟 给蓝色 是第二世 (基分)上提出 が協関を 回談園鐵 なる独 是禁 国 举 平文 裁型 是蓝 全生 一年 京 > 排出 是一一一一一一

是蓝(E) EI- -EI 是新 (V - H - H() = N 三十二张 联·十 会并 《 十 小 路片叶叶时连 二世 四 二十十二 まる。一人は一人 野子 A E I E **联合队间 1111-4 区**() [12] 路路田 野江天 はは、は 日本に はるる。 **高斯里斯斯** 第一直 河(三) はは国

| 二十二三                                   | EY                    |
|----------------------------------------|-----------------------|
| 群省省神                                   | 四年後                   |
| 群位但作                                   | 国张荣                   |
| 帯(は)                                   | 具企业                   |
| 聯图則                                    | (位) 并会                |
|                                        | 《江本                   |
|                                        | 《口仙》                  |
| 联 \\ - 上   全                           |                       |
| FINA WII AN                            | 《口坐》                  |
| はは、                                    | 《口细节                  |
| 11111111111111111111111111111111111111 |                       |
|                                        | 《四世》                  |
| E =  ( ± -=                            |                       |
| =                                      | <b>外</b>              |
| 一种   图   一种                            | では、一直                 |
|                                        | ATT TA                |
| 判片                                     |                       |
| 西水                                     | 《年 道 》                |
| 三二十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十十 | ( <u>(((</u> *        |
| EII EII                                | (日本() #               |
| EII H                                  | (二) 女女                |
| EIIE                                   | <b>⟨₹₹₹₹₹ -&gt;</b> ₹ |
| 三 以下                                   | ⟨ ≠ → ↑ △             |
| AEE                                    |                       |
| 国叶"州川川                                 | 個十年                   |
| IAA 1111                               |                       |

757 MY Y ----=11 {{ TY TY \$ MA **|- | |** 一十一个 1 III: III - = | = | | = | 一八二八八 TY

(国 > 三 上 《国十十八里里里八十十二里 (E) - | | - E | | - T (IFI A E) 一片运 1-11 = - A IEI IEI 阿罗州区 个EI (元河)) 作 料片 到 **企图 图图 W** CEL SE EIL H 在1111 科众 イントウ かな 一十 一丁 年 17 今女 十十 民語〉 を 
な 11-1 ---四十十十二三 **四国 叶- 十一** 11日十十二年

11十十二十八 写子是多些图 一十十二 AH HAS H- LU 下一块给干了 U-1 -+ × ×=+++ 11-1 -- X-III( 学 社会 十一川 THA #4 [1] 型 下 (河 ) 11-1 -- 21 U-1 → ₩ ₩ 此一一个百二日 世子位三国 四十十十四 11-1 -- C-> (=1) <u>IFI</u> → □ II-I = III I 

U-1 -= 11 <\\ =111¢ 11-1 (1- =11 II-I + EII 四》同:何 计 旦 MYAN并以图图 Pr 11-1 =1 171 11-1 W (1- ( 11-1 -学 競 ान स्वास् **业等** II-1 = 111 **!!**►! .\\ 11-1 # ]]-| ]E| 11-1 X1 134 17 FE [] [] [] W HA IV ex W = 1 -+ - 11 -= 11 谷三五 WH . ETH (国) HH- (三) P 向 (1) 小 铁铁铁 一 W HT HING I []-Y <^Y \=!!!

Epoque II Ur (Telloh).

匠鱼组

<sup>1)</sup> Sic, nom de personne.

PARTY (patesi) 一个一个一个 学公司 -- 1 A EXI --今 [[] 中的 [一 MY (IEI A ETI → (注) → 并会 并答 ※ (sic) H (12 ) | | 叶色 异甲二十 -=Y-Y <\\ 下十二三三四二十二 一二(三二 上町は全川江 一个一个 文印首中区 外公共 十八冬 井冬 片 門 

は一年まま 色 图 回 医鼠虫 许仁 连企会会训练 (une femme) 京 是 京 三十八十八公 55 以(1-1)公 ETY -EY -EY =111= =111= ETTIC -ET (JET ||二十分|||三||| 会主な生にかり は、日間 別には 是游 (一片) 州谷 はなって 所移画技工 [[] [] [[] [] 三八三 第十一十一年

一一一一一 BU - TE (E) ESS -- ESSAS ESTI -- (Nin-Sun) 联工士公政 は一日は FII FII てる手名子回回 EI HITH HY 公司司 A-H-H-个下! **⟨□ .≡|: ||** () 大 () 大 () () (# DHA (# DHA 47- 47-四型はより

<sup>1)</sup> No 157 de mon Recueil.

国")-卅(-)(日) 三面 国 个日本《料》会日子 **企图 企 料A** 你公外世門一門 企会 %生137 企业公司 一門に正は国 I'M X X E'II JY-Y --Y -=Y = YYY= 11-1-4 4 12-1211 11-1 --1 -- TTT E1-11-1 -- 1 # =11# 11-1 --1 (1:444 A) JY-Y --Y \*\*\*Y 三十二日 三十二十二 II-1 --1 ₩ >= 写员员 11-1 == 1 -=1 II-I I I 三河河 国 河河

<sup>1)</sup> No 186 de mon Recueil.

JY-Y (== = !!! 四人间个十三 匠(国会派三十二 川山(川)山 III → (採業 生 4 云) 17 十八十二 If (une femme) 张 大井 二十八 ₩ **=!!!=** -W & EIIIA ₩ AH EN FI

Epoque II Ur (Niffer).

-- (|- 国 云) -- I (1=1111 #A + #(1 3给163171 -- 1 21 114 -=11 11 TIEVE X TH 1-13-1 -- E/- Y E(333 ) } -=[-] (1-]=] =1 - ET ET - ET - K 一性 門 門 中国工作国际创业区 -EI ATA [-1] -티 : | | | | | | | | | | | | | | -14 41- 41--1公本 张 == -11 + -II -112> ++ 45HH #A には一部 声声 中心 是

医群 医 开》 图 が対し、 --- W ### 国给 到上草 **亚** 英門門門 **型 |-**XT- XT- TX # -ET -ET =1 35=151 三八十四三三 三 - E - E 川川 冬町川 & 作川 日 国》 (国) EST A FILL 田十二十四 国地位国 图识际外

EW FY FY 上 ► A (bis) 月月 4- 三川 大型张二十 \*- -= YY Y- ETTIL HIK 《四型三年 AT AT ETTIA 外作厂 イト ディ = ニリリ ( (ou E Y ) (4 片) (4) (C) H(1 !! <= # -#</ (世)是 (世)是 一) (1--+ - | ETTT -= TT ((( - 二 五 TRY EFYIY [E] -- | -- | -- | # # # # FE **企目→【○【】(川子※)** 个日十一岁 个门 个一三!! 企門 三门口 的连低

全日 二二 三 三 字过区 で女 →~ Y~ HY 企业 -- 1 / 1/11 | 1/11 | 1/11 11-1 -+ ++ × 11-1 --1 -11 (IET 11-1 --1 -+1:A =A=1 11-1 --1 -= 11 --1 (IET [] -- | 土[] 三十二日間 11-1 -- 1 ET -- 1-1 II-I --I ☆ ☆=\\\\ 11-1 --1 &-H 11-1 --1 <1=1111 三十八条禁件以以 11-1 --- --- (1) TI-I = III 11-1 =<<<</>
() III 定图以 

Die in der Peschito fehlenden Briefe des Neuen Testamentes in arabischer der Philoxeniana entstammender Uebersetzung.

Nach der Abschrift eines Manuscripts des Sinai-Klosters von Frau A. Persis Burkitt veröffentlicht und mit Anmerkungen versehen.

Von Adalbert Merx.

## II. Anmerkungen. 1)

Die Untersuchung der philoxenianischen Uebersetzung der heiligen Schrift und ihres Verhältnisses zur harklensischen hat seit Uhlemann's Programm De versionum N. T. Syriacarum critico usu Berlin 1850 und seit BERNSTEIN'S Dissertation De Hharklensi N. T. translatione Syriaca Breslau 1854, welche er seinem Evangelium des Johannes in harklensischer Uebersetzung Leipzig 1853 folgen liess, keine Fortschritte gemacht, bis John Gwynn in Dublin sich der Aufgabe gewidmet hat. Der syrische Text der hier arabisch abgedruckten Briefe ist von ihm in einer Abhandlung The older Syriac version of the four minor Catholic Epistles in der Hermathena 1890 auf Grund ganz neuen Materials geprüft und dabei als philoxenianisch bezeichnet worden. Die folgenden Anmerkungen setzen überall diese Abhandlung von Gwynn voraus, dem mit allen Arbeitern auf diesem Gebiete ich dankbar verpflichtet bleibe, auch

<sup>1)</sup> Vgl. oben, S. 240 ff.

wo ich mich von seiner Auffassung glaube entfernen zu müssen.

Man weiss, dass die anerkannte Kirchenübersetzung der Syrer die vier kleinen Briefe und die Apocalypse nicht enthält, dass also die syrische Kirche diese Antilegomenen verworfen hat. Erst 508 p. Chr. sind sie durch Philoxenus von Mabbogh 485-519 mit Hülfe seines Chorepiscopus Polycarpus aus dem Griechischen übersetzt, und wenn man diese Uebersetzung rein herstellen kann, so weiss man, wie der griechische Text lautete, der im ausgehenden fünften Jahrhundert in jener Diöcese anerkannt war; man kann unter den vorhandenen Handschriften Umschau halten und diejenigen zusammennehmen, die diesen Text repräsentieren; man hat dann den officiellen Text des vermuthlich Antiochenischen Sprengels. Die philoxenianische unveränderte Uebersetzung galt im sechsten Jahrhundert als eine Musterübersetzung, über welche Moses von Aggel 550-570 so redet, dass er sie als eine das Griechische besonders genau ausdrückende lobt.1) Man hatte bisher

I) Vgl. GUIDI in Mosè di Aghel e Simeone Abbate in den Rendiconti della r. Academia dei Lincei Roma 1886, p. 404. Er sagt im Zusammenhange der Erörterung, dass seine Uebersetzung der Glaphyra des Cyrill von Alexandrien in den Bibelcitaten auffallend sein werde, dass aber darin kein Grund zum Zweiseln an der Richtigkeit liege, weil die zum Vergleich vorhandenen syrischen Bibeltexte unter sich selbst ungleich seien: [1] بے کمودرا ولدهمے عمدال ورکہ ورسمہ مدا مدیر وخمدما، دور عدمس منسس من قلاما مترسما: وتسمعت عدد معمدها لا دعمر، الا محص كيسا بسوتما عديد بيد منمسكع عددا وممكمندكا بعدها. ولي زعل بمهذا المعسد، عن منسدمها منعمدا بسركا ببنعي وببوسي، فكمورفوس نيس نعما دوز افيسموا: كموا كرموزيا بيدعا منجيمندا وطنكها إحساما بطمور سوزباسه. مده بعد حمدتكها باله معتملمناديا الماع الماء den Wortlaut dieses Buches achte, weil er elegant [wörtlich tief - aber der Sinn ist hier elegant als Uebersetzung von γλαφυρά] ist, und wenn er Citate aus den heiligen Schriften findet, die in der Uebersetzung aufgeführt

350 A. Merx

von dieser Uebersetzung Stücke des Jesajas, die Ceriani in den Monumenta sacra et profana V, 1—40 aus Cod. Add. 17106 des Brittischen Museums veröffentlicht hat, und die Evangelien in Codex A. 2 der Biblioteca Angelica in Rom (Saec. XI—XII) sowie wahrscheinlich auch in einem Codex zu Beirut, über den Isaac H. Hall Nachricht gegeben hat (Syriac Manuscript, Gospels of a pre-Harklensian Version, Acts and Epistles of the Peshitto Version, written (probably) between 700 and 900 AD. Philadelphia 1884. Vgl. Gregory-Tischendorf III 822).

Zu diesen Stücken nimmt nun Gwynn auch die Uebersetzung der vier kleinen Briefe hinzu, welche seit Pococke's Abdruck einer Bodlejanischen Handschrift 1630 bekannt und seit der Herausgabe der Pariser Polyglotte in die syrischen Drucke des neuen Testamentes aufgenommen ist, ohne dass sie echte Peshito sind. Der Titel von Pococke's Druck lautet: Epistolae quatuor, Petri secunda, Johannis secunda et tertia, Judae fratris Jacobi una ex Bibl. Bodlejanae Oxoniensis MS exemplari nunc primum deprompta opera et studio Ed. Pococke. Lugduni Batavorum 1630. Da ich die Lectüre von Gwynn's grundlegender Arbeit Niemand ersparen will, so entlehne ich seine Notizen über die folgenden Ausgaben nicht.

Die Gründe, durch die Gwynn zu dem Schlusse geführt wird, dass diese bekannten Briefe Theile der Philoxeniana ausgemacht haben, kommen darauf hinaus:

Im Jahre 616 wurde die Arbeit des Philoxenus und Polycarpus in Alexandrien einer Ueberarbeitung unter-

sind, so möge er nicht zweiseln, wenn sie mit den Exemplaren der Syrer nicht übereinstimmen, weil die Ausgaben und Recensionen der Schriften sehr verschieden sind. Und wenn er die Wahrheit finden will, indem die Ausgabe des neuen Testamentes [und des Psalters] verglichen wird, die der selige Polycarp, der Chorepiscopus, dem Gläubigen und Lehrer Xenajas von Mabbogh hochwürdigen Andenkens syrisch gemacht hat, so wird er sich verwundern über die Abweichungen, die in der Recension des Syrers von der griechischen Sprache vorhanden sind,«

Nun ist aber diese harklensische Revision von Joseph White ediert — die Evangelien 1778, die Apostelgeschichte und katholischen Briefe 1799, die paulinischen Briefe 1803; und das der Edition fehlende Stück Hebr 11, 28—13, 25 hat Robert Bensly 1889 in Cambridge veröffentlicht.<sup>2</sup>) Es lag also nahe, das Verhältniss des Pococke'schen Textes

t) Hieronymus, Praef. in Chron., sagt nämlich nur von der Septuaginta: Alexandria et Aegyptus in Septuaginta suis Hesychium laudat auctorem, Constantinopolis usque Antiochiam Luciani martyris exemplaria probat. Daneben nimmt sich die Aeusserung in der In Evangelistas ad Damasum praefatio doch recht seltsam aus, wenn er, obwohl hier speciell vom neuen Testament redend, sagt: Praetermitto eos codices, quos a Luciano et Hesychio nuncupatos — es gab also solche auch des neuen Testamentes — paucorum hominum asserit perversa contentia, quibus — d. h. dem Lucian und Hesychius — nec in toto Veteri instrumento post Septuaginta interpretes emendare quid licuit, nec in Novo profuit emendasse etc. Hieronymus widerspricht sich selbst und bezeugt, dass es Lucian- und Hesychius-Exemplare auch des neuen Testamentes gegeben hat, also wohl auch noch gibt.

<sup>2)</sup> Stücke der Harklensis unserer Briefe hat POCOCKE l. l. in den Anmerkungen unter dem Zeichen S. A (Syrus alter) zuerst mitgetheilt, die er dem Commentar des Dionysius (Barsalibi) entlehnt hat. Vgl. seine Praefatio. P. 41 führt er auch eine arabische Uebersetzung der Harklensis an.

der vier Briefe zu dieser Ausgabe zu prüfen; die Prüfung ergibt, dass die eine auf der andern ruht, und da die Harklensis sich selbst als die Revision gibt, so muss die andre ihre Vorlage, das heisst die Philoxeniana selbst sein.

Zur Erforschung der innern Textgeschichte dieses Stückes der Philoxeniana hat Gwynn alles erreichbare Material herbeigezogen und zunächst von 16 Manuscripten alle ausser einer ganz jungen Abschrift. Von diesen Mss war Ms 8 (Bodlejan Or 119) bekannt, weil es von Pococke abgedruckt war. Für die Einzelnheiten verweise ich auf Gwynn selbst und stelle nur die Nummern der Mss chronologisch geordnet hier ein.

GWYNN scheidet nun zwei Gruppen; den reinsten Text findet er in 1. 2. 12. 14, und auch noch 9. Ms 1 und 2 sind sich gleich, und zwar ist 2 von 1 entweder abgeschrieben oder Copie derselben Vorlage.

Ist dies so, dann sollten beide als eins zählen, in der Schätzung der Ueberlieferung muss 2 ausfallen. So bleibt für die bessere Classe 1. 12. 14 und etwa 9. Zeit 825 – 1200. Unter ihnen geht 1 (mit 2) allen übrigen vor.

Der Rest ausser 6 ist meist mit Pococke's Text in Uebereinstimmung. Die bessern 11. 13 Saec. XV scheiden sich von der letzten Gruppe, die alle übrigen ausser 6 umspannt, das zu fragmentarisch ist. um classificiert zu werden. Ausserdem benutzt Gwynn die gedruckten Texte.

Ich mache darauf aufmerksam, dass neben der ersten guten« Classe eine zweite steht, die in der Hauptsache mit Pococke's 8 stimmt und chronologisch von Saec. XII bis AD 1625 durchgeht, nämlich 4 Saec. XII, 3 und 5

Saec. XIII, 7 Saec. XIV, 8 und 15 Saec. XVI, 10 Saec. XVII.

Woher stammt nun wohl diese Gruppe? Wie kommt es, dass der »gute« Text von 1 so entstellt worden ist, und durch welche Einflüsse ist das bewirkt?

Für diese Frage wird die arabische Uebersetzung der Handschrift vom Sinai in Betracht zu ziehen sein, die wir der Abschrift der Frau Burkhtt verdanken, welche die ausserordentlich deutliche Handschrift zum Theil sogar facsimiliert und dadurch ein paläographisch-chronologisches Urtheil ermöglicht hat. Ihre Abschrift ist von Herrn Burkhtt revidiert worden.

Die Handschrift ist nach Burkitt's Angaben Nr. 154 im Cataloge der Frau Gibson, wo sie S. 22 so verzeichnet steht:

اعمال الرسول (الرسل?) 154 الرسائل الكثوليكية

Ποάξεις τῶν ἀποστόλων Αὶ καθολικαὶ Επιστολαί Ἐλλιπὲς κατ' ἀρχὴν καὶ τέλος Μεμβράνη ιη' Χ ιβ' φ(ύλλα) ομα' γ(οαμμαὶ) κ'.

Herr Burkitt fügt bei, dass einige Seiten nicht 20, sondern 21 Zeilen haben. Auch die hier mit abgedruckten Mönchsanecdoten sind im Cataloge nicht erwähnt, der den Codex, wie aus dem Abdrucke hervorgeht, unrichtig als am Ende defect bezeichnet. In ihrem gegenwärtigen Zustande ist die Handschrift mit einer andern zusammengebunden, die auch Pergament ist und alttestamentliche Testimonia enthält.

Es ist Robert Bensly's Verdienst, die Bedeutung dieses Textes erkannt zu haben, und er war dazu vorbereitet nicht nur als Herausgeber des in der Philoxeniana fehlenden Stückes des Hebräerbriefes, sondern mehr noch, weil er für Gwynn's Arbeit die Collation der Mss 9 und 14

beigesteuert und sich also mit diesen Texten schon näher beschäftigt hatte.¹) Jedermann konnte auf den ersten Blick sehen, was die Handschrift enthielt, aber es bedurfte eines gelehrten und scharfsinnigen Geistes, um die Tragweite dieses Textes zu ermessen, dessen Veröffentlichung ich in dankbarer Erinnerung an gemeinsame Jugendstudien und an eine lebenslängliche freundschaftliche Beziehung übernommen habe. Er entnahm die Handschrift der Bibliothek und bat Frau Burkitt, die die Evangelienpalimpsest-Expedition begleitete, die Abschrift zu machen, weil er an Pergament und Schrift das Alter, am Style die Bedeutung der Handschrift erkannte.

Das Zeitalter der Handschrift schätzt Herr Burkutt als Saec. IX, und nach dem mir vorliegenden Facsimile muss ich beifügen, dass die Schrift mit ihrem ( ; oder أن (غ =), ع (ق =), den grade auslaufenden أن (غ =), خ. dem scharf gekreuzten kufisch erscheinenden y, dem kufischartigen 3, dem dreieckigen \( \( \( \) \), das keinen Doppelpunkt bekommt, dem trapezförmigen, oben schmälern o, dem nach rechts aufsteigenden Striche des b, dem über die Linie etwas nach unten gehenden angeschlossnen und dem nach rechts unten ausgezogenen unangeschlossnen die nächste Verwandtschaft mit der Probe zeigt, die in der Oriental Series der Facsimiles der Palaeographical Society (London 1875-83) Pl. XCV (Buch Hiob IX Saec.) vorliegt, dass aber diese Probe hässlicher ist als unser Ms. Mit ihr theilt es auch den Brauch, die Wörter am Ende der Zeile zu brechen. Andrerseits sind die finalen , releganter geschwungen, auch das zurückgebogne is findet sich z. B. in الى wie in den Papyrus, und , bleibt mit dem untern Ende auf der Linie und steigt nicht unter dieselbe hinab. Finales ... ist ohne den Punkt von , nicht zu scheiden, Zeichen, die eher für grösseres Alter sprechen als umgekehrt. Der Charakter der Schrift ist kufisierendes

<sup>1)</sup> Hermathena 1890, p. 284.

Neskhi. Die Schrift des Hiob ist als ägyptisch angesehen. Der Schreiber unsrer Handschrift nennt sich »Musa der Mönch«.

Von der höchst ungrammatischen, aber schon öfter behandelten Sprachform sage ich Nichts, da der Text vorliegt; wie alt aber sogenanntes Neuarabisch ist, zeigt »bringen«; vgl. unten, S. 368 f. Nur dies scheint mir nöthig zu sagen, dass der arabische Uebersetzer in der Auswahl der Wörter, die er für das Syrische anwendet, von den Lexicographen Bar Ali und Bar Bahlul unabhängig ist und oft eignen Gebrauch zeigt.

Wenn nun dies Ms dem IX. Jahrhundert angehört, so drückt es einen syrischen Text aus, der dem von Ms i Gwynn's gleichzeitig, vielleicht älter ist. Wie stehen die beiden Textformen zu einander?

Bei 30 bedeutenden Differenzen der Handschriftenclassen geht der Araber mit der »schlechtern« Gruppe 16 Male: Man vergleiche 2 Petr. 1, 4 المانية; ib. المانية = (2, 1, 10, 11, 17; 3, 5; 3 Joh. 4, 9, 15; Jud. 1, 5, 7, 9, 15, 24. Dagegen stimmt er mit der »guten« Classe nur 5 Male: 2 Petr. 1, 15; 2, 6; 2 Joh. 13; 3 Joh. 10; Jud. 20 rein überein.

In manchen Fällen hebt sich der Classenunterschied auf, weil einzelne Mss der guten Classe Lesarten der schlechten haben und umgekehrt: 2 Petr. 3, 10, 16, 2 Joh. 3, 3 Joh. 12, Jud. 19. Hier kann man den Araber also weder zu dieser, noch zu jener Classe stellen. Gelegentlich steht der Araber ganz allein: 3 Joh. 12 und Jud. 7, wo die Mss 1. 2. 3. 4. 6 eine pseudocritische Correctur erlitten haben.

Endlich ist 3 Joh. 9, 10 ein so stark störender Fremdkörper von Einfluss auf die Ueberlieferungsbahnen gewesen, dass Alles auseinanderfliegt; aber der Araber bleibt
bei dem der Masse der syrischen Mss, wogegen die
»gute« Classe in sich uneins wird, indem 1 (a.) hat, dagegen 9, 12, 14, denen sich aus der »schlechten« Classe
11 beigesellt, (a.) bieten. Vgl. die Note zur Stelle.

Sonach geht der Araber, dessen syrisches Original doch chronologisch Gwynn's ältester Handschrift ebenbürtig ist, nicht mit dieser, sondern mit der Masse, deren Ueberlieferung wir so von circa 800—1650 der Ueberlieferung in den Ms 1, (2), 12, 14, 9 parallel gehen sehen.

Da man nun nicht unmittelbar die einzelnen syrischen Mss für die Kritik des griechischen Textes verwenden kann, sondern zuerst den Text der Philoxeniana haben muss. als welche einen griechischen Text aus dem ausgehenden fünften Jahrhundert aufbewahrt, so stellt sich nun die Frage: Ist die Philoxeniana in der »schlechten« oder in der »guten Classe« aufbewahrt? Diese Frage beantworte ich so: Da die Masse in sich gleichmässig ist, die gute Classe aber nicht, so stellt jene den Hauptstrom dar, der aus einer Quelle kommen muss, die dann nur die Philoxeniana sein kann, in welche allerdings innersyrische Corrupteln gedrungen sind wie statt 12 2 Petr. 2, 17. Grade diese Verderbniss ist partial, sie findet sich in 7. 8. 10. Ar., aber sie steht sonst weder in den Mss der guten Classe 1. (2.) 12. 14. 9, noch in denen der schlechten 11. 13 und dem Rest. Vgl. unten zu 3 Joh. 12.

Danach sehe ich in der von Gwynn zurückgeschobnen Gruppe grade den echten, aber nicht fehlerfrei gebliebnen Text der Philoxeniana. Und das führt zur Schlussbetrachtung.

Wenn man Tischendorf's Apparat zu diesen Briefen durchmustert, so findet man bald, dass die Handschriften KLP eine Gruppe bilden, in der P am schwankendsten, K am festesten steht. Diese Gruppe geht häufig mit NB zusammen, oft aber auch nicht, und zuweilen geht sie mit N oder B allein. Ein Beispiel ist 3 Joh. 9, wo KLP ἔγραψα τῷ ἐκκλησία haben, Ν ἔγραψά τι τῷ ἐκκλ. bietet und Β ἔγραψάς τι τῷ ἐκκλ. hat. Ein anderes Bild liegt 2 Petr. 2, 13 vor, wo NKLP ἀπάταις, B aber ἀγάπαις liest, während Jud. 12 NBKL ἀγάπαις haben; ein drittes Bild gibt 2 Joh. 9, wo NB προάγων bieten, KLP aber παραβαίνων. Man sieht an

den Beispielen, dass KLP einig bleiben, 8 und B aber schwanken. KLP bilden eine Gruppe, eine Familie. 1)

Nun beobachte man das Verhalten der Philoxeniana zu dieser Gruppe, wie es sich in den folgenden Anmerkungen zeigt, und man wird finden, dass die Philoxeniana, wie sie vom Araber und der ihm zugehörigen Gruppe der Mss bezeugt ist, meist mit der griechischen Gruppe geht, zu der sich KLP schlagen; das bedeutet aber Nichts andres, als dass KLP und darunter besonders K dem griechischen Texte nahe stehen, dem Philoxenus gefolgt ist. Vgl. z. B. 2 Petr. 1, 21; 2, 6, 9; 3, 10; 2 Joh. 3, 6 (LP gegen K), 9, 12, 13 ἀμήν; 3 Joh. 4, 12 (οἴδατε). Aber die Philoxeniana steht der Gruppe frei gegenüber und wendet sich gelegentlich auch von KLP ab: 2 Petr. 1, 11, 13; 2 Joh. 7; 3 Joh. 12; Jud. 15.

Nehme ich dazu noch die Beobachtung, dass von den Minuskeln 69. 73. 139, a<sup>scr</sup> oft mit unserm Philoxenustexte sich berühren, der nicht selten auch Beziehungen zum Armenier und der Vulgata aufweist, so scheint mir die Wahrscheinlichkeit vorzuliegen, dass wir in unseren — durch den Araber gesicherten — Syrern nebst KLP 69. 73. 139, a<sup>scr</sup>, Arm.²) die Elemente haben, welche uns die Antiochenische Textform erschliessen, also auf Lucian und damit auf einen Text des dritten Jahrhunderts führen. Codex & wendet sich öfter von B ab und dieser Antiochenischen Gruppe zu. Die Minuskelforschung sollte versuchen, diesen Weg zu gehen; er scheint ein Faden zu

I) K ist Saec. IX, befindet sich in Moskau und stammt vom Athos. — L ist Anfangs des Saec. IX und ist in Rom. — P, Ende des Saec. IX, ist von TISCHENDORF in den Mon. sacra inedita V I—58 ediert. Siehe GREGORY-TISCHENDORF III, p. 415.

<sup>2)</sup> Nro. 69 Saec, XIII—XIV ist in Wolfenbüttel; 73 Saec, XI = Vatican graec. 367 ist in Rom, Nro. 139 vom Jahre 1434 ist in Mailand Ambros. H 104; GREG.-TISCH. III, pp. 628. 633. Die beiden ersteren erhalten das Zeugniss: textus est bonae notae. Endlich ascr ist = 214 bei GREG.-TISCH. p. 639, Saec. XII oder XIII, ex insula quadam Graeca . . . bonae notae.

sein, der wenigstens an einer Stelle aus dem Labyrinthe herausführt. Die jetzt beliebte Art, von westlichen, neutralen, vorsyrischen, syrischen u. s. w. Texten zu reden, die wohlverstanden in keiner Handschrift wirklich allein und rein vorliegen, sondern nach subjectivem Ermessen angenommen werden, macht mir den Kopf schwindeln. Ich sehe kein Heil als darin, dass man die alten Recensionen erkennt und von diesen aus zurückgeht. Die Philoxeniana ist ein fester Punkt für die Wiedergewinnung des Lucian. Die Formel, nach welcher die Arbeit zu machen ist, hat Lagarde in der Vorrede seiner Librorum Veteris Testamenti canonicorum pars prior Göttingen 1883 gegeben.

## Der zweite Brief Petri.

Die Ueberschrift lautet Epistula secunda Simeonis

Kephae, denn الصفا auch in der Unterschrift des ersten Briefes kann nicht als الصفى sincerus genommen werden. Da die Ueberschrift des ersten Petrusbriefes in Pesch. lautet ا المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة Epistula prima Petri Apostoli, Simeonis Kephae, so wird die arab. Unterschrift den zweiten Theil ausdrücken, کملت رسالة سمعان الصفا und es ist صَفَى zu deuten (Plur. von صفاق), d. h. Fels, also Kepha. Dies wird völlig gesichert durch Bar Bahlul, welcher sagt: الصفاة واقول معكم ماما سمعان الصفاة Die Mss des Bar Bahlul FS lesen für das erste الصفاة wie unser Text الصفاة haben sie شمعون. Leider lässt sich nicht mit Sicherheit daraus schliessen, ob Philoxenus' Vorlage Σίμων Κηφᾶς oder Σ. Πέτρος las, weil auch in der Pesch. für Πέτρος gesetzt wird اجاحا = Kephas, aber im Galaterbriefe zeigen die Handschriften deutlich die Tendenz, Κηφᾶς zu beseitigen und Πέτρος an die Stelle zu setzen. Für Σίμων oder Συμεών ist Nichts zu entscheiden. Das bei Pococke fehlende ἀπόστολος, das Gwynn in seinen Mss fand, hat auch der Araber. Für  $\Sigma i \mu \omega r$  oder  $\Sigma v \mu \epsilon \dot{\omega} r$  entscheidet der Araber und Syrer nicht; letzteres haben KLP, also wohl auch Philoxenus, wie sich aus den Vorbemerkungen ergibt.

Vs. 3-4. Für ἐπαγγέλματα ist Δος statt des handschriftlichen בספב schon von Pococke durch Conjectur im Syr. richtig vermuthet, und Loca steht in Gwynn's Mss 1. 2. 12. 14. 11, wie es auch der Urmiadruck bietet. Aber mit den übrigen syr. Mss hat der Araber ebenfalls die innersyrische Verderbniss Δοσολ, das dem ἐπίγνωσις Vs. 2 und 3 entspricht, in Vs. 4 gelesen, da er überall آية einsetzt, wie auch 2, 20 und 1, 8. —  $\tau \dot{a} \pi \rho \dot{o} s \zeta \omega \dot{\eta} \nu \kappa \dot{a} i \epsilon \dot{v} \sigma \dot{\epsilon} \beta \epsilon i a \nu$  ist vom الى حياة Syrer genau gegeben, der Araber schreibt aber was den Sinn τὰ πρὸς ζωὴν εὐσεβείας ergibt¹) und syr. | 22 22 voraussetzt. Gwynn merkt keine syrische Variante an, alle Mss drücken καὶ εὐσέβειαν aus, und es fragt sich, ob zu corrigieren ist الى حياة دخشية. — Δεδωρημένης activ »da geschenkt hat« ist syr. عمل und wäre arab. اعطا das arab. Ms hat لعمل, das passiv gelesen »wir sind beschenkt« heissen würde. Da Vs. 11  $\longrightarrow$  = έπιχορηγηθήσεται steht, so ist يعطا (statt (يعْطَى) vermuthet, was innerarabische Verderbniss von lach sein dürfte, aus der dann entstanden. Aber neben dem التي konnte feminin تعطا gedacht werden, was wegen des Hauptwortes & nicht geschehen ist. Das der Handschrift deckt الذي لها طويد الذي لها ist danach in يعبا zu bessern. Ohne Rücksicht auf das Syrische nach Emendation des نعط in actives اعطا lautet der arabische Text: Wie alles, was Kraft Gottes zum Leben der (oder und zur) Gottesfurcht ist, er gegeben hat durch

zu drucken gewesen. Um nicht vorzugreifen, ist das aber nicht geschehen, da , fehlen kann.

die Anweisung¹) dessen, der uns berufen hat durch seine Herrlichkeit und das Wohlwollen, vermöge welcher (zwei) er euch gegeben hat grosse Anweisungen²) und Ehren, damit ihr dadurch Verwalter der Gnade Gottes werdet, indem ihr vor dem Verderben der Lüste, die in der Welt sind, flieht, und dies (zwar) wann ihr Eifer anwendet, — so fügt hinzu zu eurem Glauben Wohlwollen, und zu dem Wohlwollen das Wissen, die (Welt-)verachtung, und zur Weltverachtung die Geduld, und zu der Geduld die Gottesfurcht u. s. w. — Hier ist keine Construction, dem »wie er gegeben hat« entspricht kein »so«. Dieselbe Constructionslosigkeit ist aber auch syrisch und griechisch vorhanden; im Arabischen ist dann ein Versuch gemacht, ihr abzuhelfen, indem نعط gelesen ist, was eben darum als eine innerarabische Verderbniss angesehen werden muss.

Liest man nämlich (1) so ergiebt sich als Gerüste der Construction: Wie wir mit allem, was Kraft Gottes zum Leben der Frömmigkeit ist, begabt sind durch die Anweisung dessen . . . . , so mehret euren Glauben durch Wohlwollen ( ) = 12 (1) . . . d. h. entsprechend dem, was ihr erhalten habt, mehret noch. — Im Einzelnen ist (1) für [ 1] eine eine practische Exegese, die auf homiletische Verwendung weist: die Theilhaber an der göttlichen Natur sollen sie auch austheilen, dadurch wird sie Gnadengabe und die zorworoi werden Verwalter der Gnade.

Wörtlich wäre مثركا arab. شركا. Darum ist aus وزرا Verwalter« nicht auf eine andre Lesart im Syrischen zu schliessen,

<sup>1)</sup> Es ist Wiedergabe von Ετκεππτπίες ἐπίγνωσις, im Folgenden aber von ἐπαγγέλματα, also

<sup>2)</sup> Hier sieht man ebenso, dass der Araber pelesen hat, wie dass diese Lesart falsch ist und durch Peres »Verheissungen« ersetzt werden muss.

die zuletzt zu einer griechischen Lesart θείας οἰκονόμοι χάριτος führen würde, sondern zu begreifen, dass der Araber nach 1 Petr. 4, 10 interpoliert ist. Die ganze Zurechtmachung durch نعطا, die im Araber gegenüber dem constructionslosen Syrer und Griechen vorliegt, beruht auf der Abtrennung von Vs. 2 durch einen Punkt, die ja auch TISCHENDORF hat trotz LACHMANN'S besserem Vorgange. während Westcott-Hort wieder auf Lachmann's richtige Interpunction zurückgegangen sind. Folgt man ihnen wie das ganz richtig ist -, so stellt sich der in Philox. ausgedrückte Text so dar: Συμεών Κηφᾶς δοῦλος καὶ ἀπόστολος Ιησοῦ γοιστοῦ τοῖς ἐσότιμον ἡμῖν λαγοῦσι πίστιν ἐν δικαιοσύνη τοῦ κυρίου ήμῶν καὶ σωτῆρος Ἰησοῦ χριστοῦ. <sup>2</sup> Χάρις ύμῖν καὶ εἰρήνη πληθυνθείη ἐν ἐπιγνώσει τοῦ κυρίου ἡμῶν Ιησοῦ γοιστοῦ, 3 ώς μὲν πάντα τὰ τῆς θείας δυνάμεως τὰ πρὸς ζωήν καὶ εὐσέβειαν δεδωρημένου διὰ τῆς ἐπιγνώσεως τοῦ καλέσαντος ήμας ιδία δόξη και άρετη, 4 δι' ών τὰ μέγιστα και τίμια ύμῶν ἐπαγγέλματα δεδώρηται, ἵνα διὰ τούτων γένησθε θείας κοινωνοί φύσεως αποφυγόντες τῆς ἐν τῷ κόσμο ἐπιθυμιῶν φθορᾶς. 5 καὶ αὐτὸ δὲ τοῦτο σπουδὴν πᾶσαν παρεισενέγκαντες ἐπιχορηγήσατε πρὸς τὴν πίστιν ὑμῶν τὴν ἀρετήν, πρὸς δὲ τὴν ἀρετὴν την γνωσιν, 6 πρός δε την γνωσιν την έγκράτειαν, πρός δε την έγκράτειαν την υπομονήν, πρός δε την υπομονήν την ευσέβειαν, ποὸς δὲ τὴν εὐσέβειαν τὴν φιλαδελφίαν, πρὸς δὲ τὴν φιλαδελφίαν την άγάπην.

Abgesehen davon, dass man diesen Text, um ihn zu würdigen, mit dem Lachmann's, Tischendorf's und West-cott-Hort's zusammenzuhalten hat, merke ich noch Folgendes an:

Vs. 1  $\sigma\omega\tau\tilde{\eta}\varrho\sigma_{S}$  hat Syr. zwar  $\sigma\omega\tau\tilde{\eta}\varrho\sigma_{S}$   $\tilde{\eta}\mu\tilde{\omega}\nu$ , aber das ist syrisch idiomatisch und bedeutet darum nichts. Wenn es der Kopte und einige armenische Mss haben, dürfte es ebenfalls nur idiomatische Glättung sein. — Wenn Syr. statt Lachm., Tisch., WH.  $\tau\sigma\tilde{v}$   $\vartheta\epsilon\sigma\tilde{v}$   $\tilde{\eta}\mu\tilde{\omega}\nu$  bietet  $\tau\sigma\tilde{v}$   $\varepsilon\nu\varrho\dot{\omega}$   $\tilde{\eta}\mu\tilde{\omega}\nu$ , so geht er mit  $\varepsilon$  9.68. Sah. — Das  $\tilde{\eta}\mu\tilde{\omega}\nu$  streichen 20.28.40, wodurch  $\tau\sigma\tilde{v}$   $\varepsilon\nu\varrho\dot{\omega}$   $\omega$   $\varepsilon$  Gottes « würde,

wenn noch der Artikel und  $\eta\mu\tilde{\omega}\nu$  zu  $\sigma\omega\tau\tilde{\eta}\varrho\sigma$ s gesetzt wird, was etliche Zeugen thun, die wenigstens  $\eta\mu\tilde{\omega}\nu$  haben.

Vs. 2 wiederholt sich das Schwanken: für  $\ell \nu$   $\ell \pi \iota \gamma \nu \omega \sigma \epsilon \iota$   $\tau o \tilde{\nu}$   $\theta \epsilon o \tilde{\nu}$   $\tau a \tilde{\iota}$   $I \eta \sigma$ .  $\tau o \tilde{\nu}$   $\tau \nu \varrho (o \nu \eta \mu \tilde{\omega} \nu)$  hat Syr. nur  $\tau o \tilde{\nu}$   $\tau \nu \varrho$ .  $\eta \mu \tilde{\omega} \nu$  I.  $\chi$ ., und mit ihm gehen  $a^{\rm scr}$   $c^{\rm scr}$   $m^{87}$  et  $^{94}$  epist  $^{\rm demetria}$ .

Vs. 4 τὰ μέγιστα καὶ τίμια mit ACP, wogegen τὰ τίμια voransteht in  $\aleph(B)$  KL a<sup>scr</sup> c<sup>scr</sup> m<sup>87</sup> et<sup>94</sup> — τίμια  $\vartheta$ μῖν mit A 68, wogegen alle andern Zeugen  $\vartheta$ μῖν, nämlich τὰ τίμια  $\vartheta$ μῖν καὶ μέγιστα  $\aleph(B)$  KL nebst vielen Minuskeln, aber τὰ μέγ.  $\vartheta$ μῖν καὶ τιμ. epist<sup>demetr</sup> Hieron<sup>iovin¹</sup>, nicht aber der Arm. — ἐπιθνμιῶν φθορᾶς gehört mit vg epist<sup>demetr</sup> ἐπιθνμίας φθορᾶς zusammen, da syr. das Pluralzeichen nur Punkte sind, wogegen  $\aleph$  Hieron<sup>iovin¹</sup> τὴν ἐν τιῷ κόσμῷ ἐπιθνμίαν φθορᾶς und c, Minuskeln, nebst a<sup>scr</sup> c<sup>scr</sup> τῆς . . . ἐπιθνμίας καὶ φθορᾶς, was auch Arm. ausdrückt, bieten.

Vs. 5 αὖτὸ δὲ τοῦτο mit  $\aleph$ C², Minuskeln, ascr cscr, wogegen BC\*KLP αὐτὸ τοῦτο δέ und αὐτοὶ δέ A vg m³³ — πᾶσαν σπονδήν oder umgekehrt ist aus Syr. nicht zu entscheiden. — πρὸς τὴν πίστιν ὑμῶν und weiter mit πρός hat nur Syr. und das wohl, weil er ἐπιχορηγεῖν durch and hinzufügen« (הוסיף) wiedergibt, welches  $= \pi \rho \delta \varsigma$  nach

sich zieht, so dass es Exegese und nicht ein kritisches Zeugniss ist.

Vs. 8 εἰς τὴν . . . ἐπίγνωσω, Syr. und Arab. aber ἐν τῆ . . . ἐπιγνώσει, die auch nach καθίστησω noch ἑμᾶς bieten in Einklang mit dem Arm.

Vs. 10 drückt Syr. und Arab. nach σπονδάσατε aus: τα διὰ τῶν καλῶν ὑμῶν [aber κΒ om. ὑμῶν] ἔργων τὴν κλῆσιν ὑμῶν ... βεβαίαν ποιῆσθε in Uebereinstimmung mit κΑ a<sup>scr</sup> c<sup>scr</sup> und Minusk. 5. 8. 15. 36. 68. 69. 73. 99. 137; dabei hat Lachm. mit A 15. 99 c<sup>scr</sup> ποιεῖσθε, dann aber a<sup>scr</sup> und 5. 8. 25. 36. 69. 73 ποιῆσθε. Wir kommen auf die Spur der Handschriftenfamilie von Minuskeln, zu der Philox. gehört, und die demnach in Mabbogh und damit in Antiochien recipiert war. Sie stehen hier aber gegen KLP.

Vs. 11. Das für πλουσίως = کانے erscheinende سبعة ist leicht in شبعة d. i. zur Sättigung, satt corrigiert.

24\*

Vs. 13 διεγείοειν = انفير ist mit إثار aufstören, anreizen gegeben, das in den syr.-arab. Wörterbüchern bei المنا nicht erscheint.

V. 15 σπονδάσω, σπονδάζω, σπονδάσατε. Gwynn merkt an, dass seine schlechtere Handschriftengruppe von Philox. σπονδάσατε — Ροσοσκε und Ed. New-York 1886 bietet, während die guten Handschriften σπονδάζω — Li — Urm. haben. Der Araber geht mit den guten Handschriften mit den griechischen Texte von 8, 31 und Arm.; aber er ist corrigiert nach dem σπονδάσατε in 37, 56, cscr, während von dem σπονδάσω in ABCKLP vg keine Spur zu finden ist, eine Lesart, die logisch anstössig erscheint, da der Verfasser nicht sagen sollte, er werde sich bemühen, sondern sagen muss, er bemühe sich. — Es hätte και μισος.

Vs. 16 σεσοφισμένοις ist syr. איב בין בין = »qui facti sunt per artificium«, wofür der Araber المزيّنات d. h. aufgeputzten einsetzt, vulgär den Plural statt المزينة schreibend.

Vs. 17 παρὰ θεοῦ πατρός ist syr. [2]  $\simeq$  ausgedrückt, aber der Araber lässt [2] = πατρός fort, wenn er schreibt, was genau παρὰ τοῦ θεοῦ ist, wie κC 69 ascr cscr lesen. Nun fehlt aber πατρός! Kein Zeuge bei Tischendorf hat dies Wort weggelassen, aber der Armschreibt: weil genommen habend von Gott und vom Vater, also mit einer bedeutenden Variante, die die Möglichkeit nahe legt, das (und) vom Vater als einen mit und eingegliederten Zusatz anzusehen. Da wir nun beobachtet haben, 1. dass auch die syrischen Handschriften der Philoxeniana eine Uebercorrectur nach griechischen Texten erlitten haben, 2. dass der griechische Text im Sinne der Vergottung Christi überarbeitet ist, was in der Zeit des

Philoxenus noch nicht durchgedrungen war, vgl. zu Juda 1, 4, so steht man vor der sehr ernsten Frage, ob nicht der Araber einen syrischen Text vor sich hatte, der lautete امنا ما معمد المعمد من  $\lambda = \lambda a \beta \acute{o} v \tau o \varsigma$  معمد المعمد الم τιμὴν καὶ δόξαν; denn das  $= \gamma \acute{a} \varrho$  fehlt im Araber ebenfalls, und  $\lambda \alpha \beta \omega \nu$  lässt keine Construction zu, worüber sich freilich der neueste Commentator ausschweigt. Das الم عنومية عنون المعنون المع lich »splendidus majestate sua«. Das  $\ell \pi \delta \tau \tilde{\eta} \varsigma$  . . .  $\delta \delta \xi \eta \varsigma$ ist syr. من بعد الحجد = من عدد كمحصد، gegeben, d. h. von nach der Verklärung und zwar in arabischer Fassung nur zeitlich post, während syr. nach auch vielleicht im Sinne von entsprechend gedeutet werden kann. - Der arab. Text lautet wörtlich: Wir unsrerseits folgen nicht aufgeputzten Mythen, sondern wir lehren euch die Kraft und das Kommen unseres Herrn Jesu, des Messias, und dies [zwar], da wir Schauer seiner Majestät gewesen sind, als er nahm von Gott die Ehre und Verklärung, als ihm kam eine Stimme gleich diesem nach der Verklärung, der durch ihre Majestät glänzenden: Dieser ist mein Sohn, der geliebte, durch welchen ich erfreut bin, = an dem ich mein Wohlgefallen habe. Und wir auch haben gehört diese Stimme, als sie ihm kam vom Himmel, da wir waren mit ihm auf dem heiligen Berge.

Vs. 19 βεβαιότερον gibt der Syrer المعادية والماء بالمعادية المعادية المع

Vs. 20 ὅτι πᾶσα προφητεία γραφῆς ἰδίας ἐπιλύσεως οὐ γίνεται drückt der Syrer aus μ , Lolo, Lip λορ λορ λορ δαίλυσις, also ἐπίλυσις,

ihrer Schrift nicht ist, was der Araber wiedergibt d. h. dass aller Prophetie (ihre) Schrift nicht sich auflöst, also, dass keine prophetische Aufzeichnung zerstört wird. Dies ist freilich nur aus dem Syrischen gemacht und der Sinn darum nicht massgebend, aber der Text, den die Philoxeniana so ausdrückt: ὅτι πᾶσα προφητεία γραφῆς ἰδίας ἐπίλυσις οὐ γίνεται = dass alle Prophetie ihrer eigenen Aufzeichnung Deutung nicht wird — sie nicht zu deuten vermag, sondern dass dies von andrer Seite geschehen muss — ist darum merkwürdig, weil derselbe Sinn vom Arm. ausgedrückt wird: dass alle Prophetie ihrer Schrift Lösung nicht besitzt, sich nicht selbst zu erklären vermag. — Gwynn bemerkt, dass alle syrischen Handschriften die besprochne Lesart haben, die der Araber bestätigt.

Vs. 21 ἐλάλησαν ἀπὸ θεοῦ ἄνθρωποι Tisch. und WH., aber Lachm. ἐλάλησαν ἄγιοι τοῦ θεοῦ ἄνθρωποι, und mit ihm geht Philox. المنافعة والمنافعة والم

II, Vs. ι ἐν τῷ λαῷ syr. und arab. in mundo. Dazu bemerkt Gwynn, dass die syrischen Mss der »bessern« Classe

Vs. 3 ἐν πλεονεξία πλαστοῖς λόγοις ist hier wie 2, 14 durch المجاب المنافع übersetzt, das den Sinn »Habsucht« genau genommen nicht hat, sondern nach B.B. غضب غُرم, غلبة, غلبة, d. h. »ungerechte Behandlung, Vergewaltigung, Hochmuth« bedeutet, und erst in zweiter Linie durch غبن غُش, غُش غُن المنافعة Hinterlist, Treulosigkeit, Betrug erklärt wird. Der Araber setzt dafür بنخس und خصوصاد bedeutet bohren, stacheln; Anstachelung scheint für

النخس الدائم ال

Durch (in) Anstachelung der Rede der Thorheit treiben sie mit euch Geschäfte. — ταρταρώσας löst der Syrer auf: mit Ketten der Finsterniss sie hinabstürzte ( in das Unterste, der Araber aber deutet > hinabwerfen« durch دُق) festmachen: sie mit Ketten der Finsterniss im Untersten des Untersten festmachen. Zu وثق vgl. وثق und zu بدا بعددا vgl. Jud. 6. — Für nolous sagt Syr. عديدا .= Gericht der Tortur, was der Araber durch دين التدنيق ersetzt. Da تكنية in den Handwörterbüchern nicht genau genug erklärt wird, füge ich aus dem türkischen Qamus التدنيق تفعيل وزننده بر نسنهنك اوتعسني اراشدروب :bei تجسسده مبالغه ایلمك معناسنه در یقال دنّق الشی اذا استقصاه d. h. »tadniq als Infinitiv II bedeutet, wenn man das Aeusserste einer Sache prüfend die Untersuchung auf das Genaueste treibt, dicitur dannaqa elschai si quis rem summa diligentia tractat«. Danach bedeutet die arabische Wiedergabe: dass sie aufbewahrt werden zum Gerichte der höchsten Genauigkeit. Vs. 9 ist κολαζομένους = ==

in abminderndem Sinne gesetzt zu sein. Der Araber deutet:

und Vs. 8 βασανίζω durch عين يتلانقون übersetzt, also wenn sie genau geprüft werden, resp. er prüfte. Man sieht, der Araber legt in seine Uebersetzung schon Exegese, er ist nicht mechanisch.

Vs. 5 ἐπάξας = ما deutlich durch عاب ausgedrückt, wie Vs. 11 عيبون durch يحيبون; man beachte das frühe Vorkommen dieses angeblich neuen Wortes, das am Ende einer Zeile im Ms steht und daher nicht als verschrieben

Imperf. u, a, si quis ligno aut re simili posteriora animalis aut latus ejus pungit. Es bedeutet, gehen indem man das Lastthier, das man bestiegen hat, durch fortwährendes Stossen antreibt. Dicitur خسن c. Acc. et c. ب

für جاء ب angesehen werden kann. — אוֹפָּעָא syr. wörtlich אוני ist arab. צייין zum Hören umschrieben.

Vs. 6. Gwynn theilt mit, dass die Constructionslosigkeit des Syrers, der καί vor πόλεις weglässt, in drei Handschriften der »bessern« Klasse nicht vorliegt, die zai = --bieten. Ihnen schliesst sich der Araber an, der 👝 las und mit פבאר, übersetzt. — καταστροσημιατέκρινεν ist syr. »durch Umwerfung verurtheilte«, wobei wie καταστροφή so auch Lessa technisch für die Sodomzerstörung steht nach جالجف Gen. 19, 21, 29. Der Araber setzt بالرجف durch das Erdbeben, er übersetzt also commentierend. Da BC\* 27, 29, 66\*\*, 68 καταστροφή auslassen, so schliesst sich Syr. wieder an NAC2KL an. — μελλόντων ἀσεβεῖν haben NACKL, dagegen setzt BP, 69, 137, ascr ὁπόδειγμα μελλόντων ἀσεβέσι τεθειχώς. Gwynn möchte durch künstliche Construction die letztere Lesart auch dem Syrer vindicieren, indem er من كسمال كتميط بكسي بلمودي عن übersetzen möchte: cum exemplum impiis futurorum proposuit. Um dies auszudrücken, würde der Syrer eine andre Wortstellung gewählt und wahrscheinlich auch das Feminin بكاتب gesetzt haben; der Araber hat ihn nicht nach GWYNN, sondern in einfacher Weise verstanden. Sein heisst: den Frevlern, die zuletzt sein werden. Also geht Syr. mit &AC2KL. - Nun hat aber ein syr. Ms (das William's) wirklich das erwartete Feminin, und Gwynn sieht das für die Originalübersetzung und als Zeugniss für μελλόντων ἀσεβέσι an; ich muss es als Beleg für die Rückwärtscorrectur bezeichnen, die die echte Philoxeniana entstellt hat, und dies umsomehr, als die Harklensis das Feminin hat, also auf der Hand liegt, wie leicht Philox. aus Harklensis hat geändert werden können. Es liegt also nach meiner Ansicht directe oder indirecte Rückcorrectur aus BP, 69, 137, ascr vor.

Vs. 8. δ δίκαιος = μμ gibt der Araber mit Artikel:

Artikel ohne Bedeutung, aber in Verbindung damit, dass 3 Mss bei Gwynn of the haben, Erwähnung verdient, weil Gwynn geneigt ist, dies of als echt philoxenianisch anzusehen. Der Syrer konnte nur the schreiben, mochte er den Artikel  $\delta$  lesen oder nicht; hätte er die artikellose Form  $\delta i \times auo = 3$  als Gerechter ausdrücken wollen, so hätte er gut syrisch the setzen müssen. Da das of höchste Pedanterie verräth, um  $\delta$  zu repräsentieren, muss man fragen, ob es nicht Rückcorrectur aus einem harklensischen Ms ist, die schon in die älteste syrische Handschrift von 823 p. Chr. eingedrungen ist. Jedenfalls beweist der Artikel des Arabers nichts für ein of in seiner Vorlage.

Vs. 9 ist للذير يخشونه so in der Handschrift, und das Lâm kann nicht dem Sinne nach mit خلّص لفلار، d. h. »gegen Jemand reine Liebe hegen« erklärt werden. Man möchte es für Schreibfehler für الذيري ansehen, wenn es sich nicht Vs. 10 للنين يتبعون wiederholte, und wenn nicht syr. stünde, von dem es daher translitteriert ist. — ἐκ πειρασμοῦ = μως οις ως, wo das Arabische μως = aus der Heimsuchung den Singular für das Syrische feststellt. Philox. geht also mit NACKLP und diesmal auch mit B gegen 36, 69, 137, ascr, die πειρασμῶν bieten. - κολαζομένους τηρεῖν, wofür Syr. τηρήσει = יאבי Urm. und gar نبية Pococke. Ersteres konnte : λ gelesen werden und wäre dann τηρεί, letzteres aber nicht, und schon Pococke hat die Form aus Bar Ali belegt, der es durch معفظ erklärt. Araber hat بقى, wofür ich بقى vermuthet habe; näher dem Syr. steht aber يُقِيِّ, das auch auf das Futurum in der Vorlage weist. Die Lesart τηρήσει ist griechisch nicht bezeugt, also auf freiere Uebersetzung zu schliessen. - ἐν ἐπιθνμίαις μιασμοῦ im Plural mit CP, 5, 8, 15, 36, 68, ascr hat der durch das arab. شهوات bestätigte Syrer المعتبية. Dazu bemerkt Gwynn, die Harklensis habe ebenfalls den Plural, aber seine Mss 1, 2, 12 mit 3 böten den Singular, ἐν ἐπιθυμία, der in SCAKL, auch B überliefert ist. Hier dürfte eine Rückcorrectur auf einer Seite vorliegen, aber auf welcher? — αὐθάδεις, syr. μων d. i. erhaben, stolz, grossthuerisch, ist arab. x generosus, superbus; der Arab. ist auch hier vom Sprachgebrauch der syro-arabischen Lexicographen unabhängig. Der Araber übersetzt übrigens الكمع بعدة عسرا وتهميم المحال freier: diejenigen, welche folgen den Lüsten des verunreinigten Leibes. -Für δόξας ist gesetzt im Sing. | Land 2 und also  $\delta \delta \xi a v$  ausgedrückt, möglich auch  $\tau \dot{\eta} v \delta \delta \xi a v$ . Von dieser Lesart ist sonst keine Spur bekannt, aber Gwynn hat aus seinen Mss keine Variante notiert, und Harklensis hat den Plural.

Vs. 11. Zu παρά κυρίφ führt Gwynn an, dass die »bessere« Gruppe seiner Mss diese Worte habe, die in der »schlechteren« Gruppe in Uebereinstimmung mit dem Araber fehlen. Gwynn betrachtet sie daher als echt philoxenianisch. — Mit der schlechten Gruppe und dem Araber gehen A. 9. 13. 18. 40. 65. 68. 69. 73. 103. 137. ascr. dscr. vg - dagegen steht παρὰ κυρίω in NCKLP(B). - Die fraglichen Worte stehen in der Harklensis unter Asteriscus, und das bedeutet doch dies eine sicher, dass sie eine irgend woher genommene Ergänzung sind. Gwynn äussert hier die Vermuthung, dass die Ergänzung grade aus der Philoxeniana genommen sei, die in fünf Mss die Worte enthält. Ebenso gut könnte es aber auch umgekehrt liegen, dass grade die Philoxeniana sie ergänzt hat, wie sich daraus ergibt, dass ein Ms der »besseren« Gruppe (14) die Worte nicht hat und umgekehrt eines der »schlechteren« (3) sie hat. In die Harklensis sind sie durch Ergänzung gesetzt, warum nicht in die Philoxeniana analog durch Rückcorrectur aus

Texten der Gattung NCKLP? Nur eine allgemeinere Vergleichung der Textformen kann hier Entscheidung bringen. Wer freilich sagt: sie stehen in B und damit ist ihre Originalität entschieden, der braucht sich den Kopf nicht zu zerbrechen: aber das sagen heute schon manche nicht mehr. Westcott-Hart setzen die Worte in Klammern, d. h. halten sie für den primitiven Text, der durch ihre Weglassung geändert ist, was auf WH.'s Schätzung von BN ruht. Tischendorf VIII hält sie grade wegen ihrer Schwierigkeit als vom Verfasser selbst gemachte Deduction aus Juda 9.

Vs. 12. قائم قائم الله الحرب und الله الحرب scheinbar für das Schwert, aber man darf سنا auch als desolatio in Anspruch nehmen und الله الخرب »zur Verwüstung« vermuthen. Das Ms hat indessen » ohne Punkt.

Vs. 13. πομιούμενοι μίσθον άδικίας = ,٥σ٠٥ | ١٥σ٠ ) من المنا ال den Lohn des Frevels als Lust rechnen, das Sichgütlichthun, das am Tage (= interdiu) ist, die Besudelten und voll von Flecken, welche, während sie sich in ihren Agapen (arab. in ihren Kleidern) gütlich thun, schwelgen.«1) Agape ist mit BAcorr m97. 27. 29. 66\*\* von Philox. ausgedrückt, statt ἀπάταις, wie & A\*CKLP Harkl. schreiben. Das syr. Οπλωμο = ἐν ταῖς ἀγάπαις αὐτῶν, vgl. Juda 12, hat der Araber aber verlesen oder verschrieben gefunden, wenn er بثیابهم »in ihren Kleidern« schreibt, was وسمته ist. Dies ist also innersyrischer Fehler, den schon Pococke p. 52 bemerkt hat, als er in seinem Ms on fand, und wenn statt الذين ohne حين يفرحون nur بعم طاعسك ohne الذين so ist entweder in der Vorlage; ausgefallen, oder nach fehlt الذير. Für die Fragen des griech. Textes

Das συν, Vulg. vobiscum in συνευωχοῦντες kommt nicht zum Ausdruck.

kommt nur das übersetzte Syrische in Frage, μῶμοι gibt es voll von Flecken wieder, σπίλοι durch befleckt, besudelt.

Vs. 14. ἀκαταπαύστους ἀμαρτίας syr. العنص d. i. »(da sie haben Augen) . . . und Sünden, die nicht schwinden«, wie Gwynn richtig erklärt hat. Der Araber hat für نفف im Ms تنفض, also unsicher, ob è oder ë steht. Da تنفض als abgeschüttelt werden ganz unmöglich ist, so habe ich تنفض gesetzt; in der Note ist es aber leider übersehen, die Schreibart تنفف aus dem Ms besonders anzumerken. Das تنقف ist verkürztes Imperf. V und heisst sich auflösen, zerfallen. Da dies nicht gut passt, habe ich تنقف sich vermindern, abnehmen vorgeschlagen. Uebrigens ist bei Payne-Smith abs als Glosse für عنا gegeben, ob aber mit Recht statt عنا العنا الع

Vs. 15. εὐθεῖαν ὁδόν = كذيك أناه ist ausgedrückt, aber der Araber hat εὐθεῖαν nicht, sondern nur ὁδόν, und es ist fraglich, ob er الطريق المستقيم vermieden hat, oder ob es in der Vorlage fehlte. Für die erste Annahme spricht, dass er auch ἐξακολονθήσαντες τῆ ὁδῷ = الماه nicht genau ausdrückt, sondern عادات nicht genau ausdrückt, sondern عادات sagt, d. h. »und (die) im Ungehorsam gehen auf dem Wege (Bileam's)«. Die Form عادات ist als Infinitiv von عاد العندي bei Lane verzeichnet mit dem Sinne das Mass überschreiten, ungehorsam sein. Es dient Vs. 18 zur Imitation von عادات von عادات العندي 
Es liegt also die umgekehrte Verwechslung vor, die wir Num 25, 3 in dem arabischen Pentateuche in Lagarde's Materialien I, 175 finden, wo מבשני durch מבשני ausgedrückt ist. Harklensis hat Βοσός בשני gelesen.

Vs. 16 übersetzt der Araber etwas freier nach dem Vorgange des Syrers, lässt aber das  $\overrightarrow{a}$  aus. Die wunderliche Lesart  $\mathring{a}\varphi\omega rov \mathring{e}v \mathring{a}r\vartheta\varrho\omega \pi o\iota\varsigma$  B hat Philox. und Arab. nicht.

Vs. 18. ὑπέρογκα γὰρ ματαίοτητος (Schwulst der Hohlheit) ist in den »guten« Mss معدد المعدد ال nur 3 hat den Singular Die älteren Drucke und »schlechten« Mss haben בשבן risus, also ridiculum vanitatis. Dafür hat der Araber: und (statt yág) wenn sie العبر الباطل reden. Für العُتُو schlägt Herr Burkitt العبر vor, d. h. die Masslosigkeit. Das Wort ist Sure 6, 7. 21 von Baidhawi durch عناه »störriger Eigensinn« erklärt; das aber ist hier unpassend, ebenso wie 25, 23, wo أعترا ist »die Grenze überschreiten«. Da بالم res horrenda, stupenda »das Ausserordentliche, das Erschütternde« ist und Juda 16 wie Hxpl Thren. 1, 9 Deut. 30, 11 (nach Masius) μωτι, ebenfalls δπέgoγκa ersetzt, so kann über die Richtigkeit kein Zweifel sein; aber ist nicht vielleicht العبر auch richtig? Da es nicht als Plural zu nehmen ist (wegen الباطل), steht es als Sing. für Lula,, und nun gibt Freytag nach dem Qamus

mit dem Sinne mendacium et vanum.1) Töchter des 'ibr als »Lügen« lässt auf den Sinn Ueberschreiten, Uebertreibung für 'ibr schliessen, und العبر الباطل hiesse eitle Uebertreibung. Verhält sich dies so, dann ist die Lesart richtig. — Ἐν ἐπιθυμίαις σαρκὸς ἀσελγείαις hat Syr. nicht gelesen, sondern ἀσελγείας, wenn er übersetzt λοῦς λ in desideriis immundis carnis, was Arab. genau ausdrückt in desideriis immundis corporalibus. Gwynn zweifelt ohne Grund daran, dass ἀσελγείας durch adjectivische Wiedergabe = immundis sei, Syr. geht mit P 15. 68. 69. 73. 137. ascr. vg, mit denen wir ihn schon öfter gefunden haben, diesmal gegen NACKL(B). Dass er ἀσελγείαις gelesen und für ein Adjectiv im Dat. plur. fem. genommen hätte, wird man Gwynn schwerlich glauben. — Aber ἀσελγείας ist meiner Empfindung nach doch Correctur aus ἀσελγείαις und dies selbst Glosse zu ἐν ἐπιθυμίαις σαρκός, daher fehlt ἐν, und in dem zu construierenden griechischen echten Urtexte des Verfassers ist ἀσελγείαις zu streichen. Dem Philoxenus aber lag schon die durch die Genetivbildung ἀσελγείας eingedrungene Verderbniss der uralten Glosse ἀσελγείαις vor. - 'Ολίγως, معلل عدم post paucum دهل قليل = (عنطا عدم post paucum beim Araber. R. Schröter hat in DMZ 24, 278 gezeigt, dass μει in der Philoxeniana für πρὸς ώραν, πρόσκαιρος, πρὸς καιρόν steht, so dass der Sinn auch hier wäre »momentan, auf kurze Zeit«. Der Araber versteht die syrische Phrase aber nicht so, sondern sein بعد قليل heisst »kurze Zeit darauf, alsbald«, was ebenfalls sprachlich möglich ist;3) doch hat das für das Griechische keine Bedeutung, weil beim Araber das richtige ἀποφεύγοντας, das auch

<sup>1)</sup> Vgl. K. al-Murassac, ed. SEVBOLD, p. 109, 1. 2420 f. — Red.

<sup>2)</sup> So vocalisiert der Urmiatext u. Ed. New-York 1886. Schröter schreibt Vica.

<sup>3)</sup> Bar Ali glossiert es عن قليل d. h. »alsbald«, und PAVNE-SM. hat noch eine andre Glosse وقت قريب = »in naher Zeit«.

Syr. participial als Präsens ausdrückt, als Futur erscheint, dem dann ein »bald darauf — werden sie fliehen « entspricht. Es ist also arabische Missdeutung des Syrischen, das seinerseits dem Griechischen entspricht. — Ob Syr.  $\delta\lambda i\gamma\omega_S$  las, ist zweifelhaft, er kann ebenso gut  $\delta\lambda i\gamma o\nu$  ausdrücken, das 69 und a<sup>scr</sup> zeigen, jedenfalls las er nicht  $\delta \nu \tau \omega_S$  mit NCK LP und nicht  $\delta \tau \sigma \varphi \nu \gamma \delta \nu \tau \alpha_S$  mit KLP.

Vs. 19.  $\phi$   $\gamma \dot{\alpha} \varrho$  ist syrisch richtig gegeben, der Araber lässt das  $\gamma \dot{\alpha} \varrho$  fallen, doch wohl nur, weil es im Arabischen umständlich ist, grade das Wort  $\gamma \dot{\alpha} \varrho$  ordentlich auszudrücken. Oder fehlt im Texte فانها, فانها

Vs. 21. Man beachte die Orthographie ینبغی statt ینبغی als Analogie zu یعطا ۱, 3.

Vs. 22. καὶ  $\tilde{v}_S$ ; das καί ist in den syrischen Drucken nicht vorhanden, aber alle Mss der guten Gruppe haben es ebenso wie die der schlechten. Der Araber hat im Ms والحنان , also nicht , sondern  $\dot{z}$ ; der Punkt fehlt zwar, aber das Fa ist an Alif angeschlossen. Der Gebrauch von  $\dot{z}$  ist auffallend.  $\dot{v}$ 

III, 1. Der Araber schreibt hier frei dem Sinne nach: »Mit dieser, o Geliebte, habe ich euch zwei Episteln geschrieben, in welchen beiden ich eure Herzen ermuntere

in the sense of denoting conjunction in an absolute manner without order. Der Beleg ist غرمل aus Imru'ulqais, Mu'all. I und خاست بین العلل Eine fühlbare Accentuierung des zweiten Gliedes ist im letztern Beispiele wie in unserm Falle vorhanden: ja sogar unter den Frommen; mehr noch, wie eine Sau. Vgl. EWALD, Gram. Arab. II, p. 257; FLEISCHER, Beitr., St. 7, S. 121 f.

zum schönen Andenken, damit ihr an die Rede denkt, die euch zuvor von den heiligen Propheten gesagt ist.« Das ἐν ὑπομνήσει fasst Syr. mit μισω instrumental: durch das Erinnern = per mentionem. Ich meine nicht, dass der Araber μισω gelesen hat; er bewegt sich hier frei.

Vs. 2. τῶν ἀποστόλων steht allein, ohne ἡμῶν oder ἑμῶν, im Syrer und Araber. Wenn Syr. scheinbar τοῦ κυοίου ἡμῶν καὶ τοῦ σωτῆρος ἡμῶν bietet, wo Harkl. das letzte ἡμῶν weglässt, so ist das idiomatisch und hat hier und in ähnlichen Fällen keine kritische Bedeutung; man kann sich tatt τὰ kaum denken, ihm zu Liebe steht dann auch und wenn die Harklensis das letztere corrigiert, so ist das ihre Pedanterie, die aber doch τὰ nicht mehr angreifen kann.

Vs. 3. ἐν ἐμπαιγμονῆ ἐμπαῖκται = בו אושבים d. h. Beunruhiger, welche spotten, arab. בּיֹל X, dem nach
Lane's Angabe im Tâg al 'arûs auch der Sinn beigelegt wird
» Jemand durch Täuschung verderben« (he deceived him or
beguiled him, so as to cast him into destruction) ebenso wie
» Jemand von seiner richtigen Meinung ablenken« (he excited him to wrong conduct, so as to make him swerve from
his right sentiment, opinion, or judgment).¹) Da dies richtige
Deutung für בו ist, so ist der Vorschlag

عسته نثين zurückzunehmen, welches Wort sonst als Erklärung von و gebräuchlich ist. Danach ist auch Juda 18

zu lesen.

Vs. 5 λανθάνει γάο. Dies γάο fehlt hier in den meisten Handschriften und so auch im Araber. Gwynn hält das für unechten Text und setzt nach Ms 1. 2. 9. 12. 11 das mit Urm., Lee und dem amerikanischen Herausgeber

<sup>1)</sup> Hariri ed. DE SACY II<sup>2</sup> 547 في القاه في القاه الكان الك

ein. Sollte es dennoch Rückcorrectur sein? Wie erklärt sich der Ausfall? Der Text ohne γάρ ist sachlich sehr viel besser als der mit γάρ. Er enthält ohne γάρ eine autoritative Belehrung des Schreibers an die Leser darüber, wie sich die Sache in Wahrheit verhält, und darauf kommt es an, nicht darauf, die Leser zu belehren, warum jene Verführer sich irren! — Pococke hat 200 and land, Urm.

Vs. 8. Εν δὲ τοῦτο führt zu dem seltsamen arabischen

فهذه الوحدة, wobei das Fem. wegen der syrischen Form إبح ما

Vs. 9. Gwynn bemerkt, dass der Syrer präsentisch βραδύνει gelesen hat und dafür das Particip einsetzt. Der Araber, dem diese Participialconstruction nicht behagt, hat sie hier wie überall in diesen Texten durch Futurum ersetzt. — πάντας εἰς μετάνοιαν χωρῆσαι ist syr. »dass jeder Mensch zur Busse komme«, aber das arab. تقبل كل انسان الى التربي ist seltsam. Was soll تقبل كل انسان الى التربي sein? Aenderte man es in يُقْبِل so hiesse es wie das Syr. »dass jeder Mensch zur Busse schreite«, aber so steht es nicht im Ms. Die überlieferte Lesart kann nur تقبل dass du jeden Menschen zur Busse zulassest; sie wäre auf Kirchendisciplin bezüglich und innerarabische Verderbniss.

Zunächst zieht das bleiben die Aufmerksamkeit auf sich, um so mehr, als die syrischen Drucke eine Negation dabei haben ( ) = non invenietur), also nicht bleiben ausdrücken. Dazu theilt aber Gwynn mit, dass von seinen 15 Mss sechs und darunter die drei besten oder, wenn 1 und 2 nur einfach gezählt werden, die zwei besten der 2 guten Gruppe keine Negation haben. Mit ihnen geht der Araber. Charakteristisch ist dabei, dass in Ms 2 die Ne-

<sup>1)</sup> Diesen unsinnigen Zusatz hat nur der Araber.

gation anscheinend prima manu in Cursivschrift an den Rand gesetzt und in Ms 7 ein Raum vor dem Verbum freigelassen ist. Man sieht also gradezu die Interpolation im Werden. So drückte also die Philoxeniana ursprünglich die Lesart εύοεθήσεται aus, die der Araber durch sein sie werden bleiben sachlich erläutert. Wie sollten sie denn gerichtet werden, wenn sie zerstört wurden? Um so sinnloser ist dann freilich der Einschub des Arabers, der vorher zusetzt - und die Erde -, was kein Syrer oder Grieche hat. Das so bezeugte εύρεθήσεται hat nach Gwynn auch die Harklensis und hat der Arm, und mit diesem &BKP 27. 29. 66. Dieser Text ist ganz richtig: der Himmel und die στοιγεῖα = seine Gestirne schwinden, die Erde und ihre Werke bleiben, um gerichtet zu werden, und darum sollen die Menschen in heiligem Wandel verharrend die Erscheinung des Gerichtstages erwarten und beschleunigen, an dem Himmel und στοιχεῖα (die der Araber nach Vs. 12 als Gestirne versteht) vergehen werden. So die Paraenese, die natürlich vom Vergehen der Erde nichts sagt und nichts sagen kann, also die Lesart εύρεθήσεται a posteriori bestätigt. Wenn Vs. 13 dann eine »neue Erde« ankündigt, so widerspricht das nicht, sondern ist nach 1 Corinth. 15, 53 nicht nur klar, sondern auch nothwendig. Der Verfasser kennt ja Paulus und hat ihn auch hier im Sinne. Wie schief die Erwägungen waren, denen die Einschiebung der Negation und die Correcturen κατακαήσεται A oder άφανισθήσονται C ihren Ursprung verdanken, bedarf keiner weitern Darlegung. Die von Gwynn aus dem zweiten Clemensbriefe beigebrachte Stelle: καὶ τότε φανήσεται τὰ κούφια καὶ τὰ φανερὰ ἔργα τῶν ἀνθρώπων erklärt den Gedanken richtig. Noch ein Wort über die στοιχεῖα als Sterne. Diese Auffassung muss aus kirchlicher Tradition zum Araber gelangt sein. Just. Martyr contra Tryphen 23 sagt τά στοιχεῖα οὖκ ἀργεῖ οὐδὲ σαββατίζει, und das ist längst auf den unaufhörlichen Lauf der Gestirne bezogen, so auch Apol. min. 5. Epist. ad Diognetum 7.

Vs. 12. τήκεται, syr. بنسان, ist arab. ينسان, was unverständlich ist. Von نسى müsste es يَنْسَيْنَ sein »vergessen sein werden«, »schmelzen« wäre ينسكبن. Hochwahrscheinlich ist Guidi's Conjectur يسلن von السال von يسلن gessen«.

Vs. 17. Man beachte die Wiedergabe des بيزك (ἴνα μή) durch لعلكم.

Vs. 18 setzt Arab. wie die syrischen Drucke nach Ἰησοῦ χοιστοῦ noch hinzu καὶ θεοῦ πατρός wie 69. 137. a<sup>scr</sup>. Harkl. hat aber γνώσει und nicht wie P 31 πίστει.

Die Unterschrift sagt arabisch: Finita est Epistola Simeonis Kephae Apostoli, während der Syrer hat: Finita est Epistola Secunda Petri, principis Apostolorum. Sie trägt ihren modernen Ursprung selbst deutlich vor sich her.

Es folgt die Ueberschrift des ersten Johannesbriefes nur so: Epistola Johannis Apostoli, und dem entspricht die Unterschrift: Finita est Epistola Johannis Apostoli et scripta est (de) Epheso.

(Schluss folgt.)

## Ueber Rhythmus im Babylonischen.

Von H. Zimmern.

Durch meine früheren Ausführungen in dieser Zeitschrift (Bd. VIII, 121 ff.; X, 1 ff.; vgl. auch XI, 86 ff.) war so viel festgestellt, dass in den poetischen babylonischen Texten »ein gewisser« Rhythmus vorliegt, der durch Hebungen markiert wird. Ferner hatte ich beobachtet, dass in bestimmten Texten diese Hebungen in sehr gleichmässiger Anzahl auftreten, so z. B. in dem babylonischen Schöpfungsepos fast durchweg in der Form 2 + 2, ebenso in dem ZA X 3 ff. von mir veröffentlichten akrostichischen Texte, während dagegen andere Texte, z. B. die Šurpu-Tafeln, starken Wechsel zwischen Versen der Form 2 + 2, 2 + 3, 3 + 2, 3 + 3, 2 + 2 + 2 aufweisen.

Auch Delitzsch, der in seinem Babylonischen Weltschöpfungsepos, Leipzig 1896 (Abhandl. d. philol.-hist. Classe der Kgl. Sächs. Gesellsch. d. Wissensch. Bd. XVII No. II) meiner auf Gunkel zurückgehenden, an und für sich ja richtigen, aber die Sache nicht erschöpfenden Hebungstheorie folgte, ist über dieselbe im Wesentlichen nicht hinausgekommen, wenn ich auch gerne zugebe, dass Delitzsch eine Anzahl richtiger neuer Einzelbeobachtungen über das Auftreten der Hebungen speziell im babylonischen Schöpfungsepos gemacht hat. Wie wenig auch Delitzsch das eigentliche Wesen des babylonischen Rhythmus klar geworden war, zeigen z. B. seine Worte S. 62: "Dabei ist es völlig gleichgültig, ob neben diesen

beiden Haupthebungen [einer Halbzeile] noch andere lange oder geschlossene Silben vorhanden sind, die auch mehr oder weniger betont sind: die Hauptsache bleibt das Vorhandensein zweier Haupthebungen'. Wir stellten uns offenbar beide die Sache so vor, als ob in dem Verhältnis der Hebungen zu den dazwischen stehenden Senkungen im Babylonischen von einer Regelmässigkeit nicht die Rede sei.

Als ich nun vor Kurzem von Sievers erfuhr, dass es ihm gelungen sei, in der hebräischen Poesie ausgesprochen gleichmässigen Rhythmus nachzuweisen, lag es nahe, auch für die babylonische Poesie einen entsprechenden Tatbestand zu vermuten. Bei näherem Zusehen zeigte sich in der Tat, dass auch im Babylonischen das Auftreten von Senkungen zwischen den Hebungen nicht willkürlich, sondern an bestimmte Gesetze gebunden ist, und zwar der Art, dass zwischen zwei Hebungen mindestens eine, gewöhnlich zwei, nicht selten aber auch drei Senkungen stehen, während mehr als drei Senkungen entweder überhaupt nicht, oder nur ganz vereinzelt vorkommen. Sievers erkannte nun aber am babylonischen Schöpfungsepos auch noch des Weiteren, dass die Verteilung von Hebungen und Senkungen im Einzelnen mit Notwendigkeit auf das Sprechschema X - X bezw. XX - X1) führt, das sich musikalisch als ionicus a minore \_ ' \_ bezw. • • ' \_ darstellt, in Noten ausgedrückt als | | | bezw. | Hierfür kann, unter bestimmten Verhältnissen, auch x -. bezw.  $\chi \chi \stackrel{\cdot}{\checkmark} \cdot ^2$ ) d. i.  $\downarrow \mid \downarrow \mid$  bezw.  $\downarrow \downarrow \mid \downarrow \mid$  eintreten, ferner eventuell zu Beginn eines Verses  $\Lambda \stackrel{\checkmark}{-} \chi^3$ ) d. i.  $\lambda \stackrel{?}{\downarrow}$ , sowie eventuell am Ende eines Verses X - A d. i. | ]. Als Takt ergibt sich demnach für den babylonischen Rhythmus der 3/4 Takt.

<sup>1)</sup> X Zeichen für Senkung, einerlei, ob lange oder kurze Silbe.

<sup>2)</sup> Durch - · bezeichne ich Ueberlängen.

<sup>3)</sup> A Zeichen für rhythmische Pause.

Als Beleg für die Richtigkeit dieser Auffassung des babylonischen Rhythmus gebe ich im Folgenden einige vorläufige Proben von zusammenhängenden Stücken babylonischer poetischer Texte, die ich sämmtlich mit Sievers durchgesprochen habe, deren Akzentuierung und Absetzung in einzelne Versfüsse darum als das Resultat gemeinschaftlicher Arbeit von Sievers und mir zu betrachten ist.

Zuvor aber ist es notwendig, einige Bemerkungen über Wortbetonung und Silbenlänge im Assyrischen vorauszuschicken, die zum Verständnis und zur Rechtfertigung der im Folgenden vorgenommenen Rhythmisierung dienen sollen. Eine genauere Begründung der von mir angenommenen Betonungsweise des Assyrischen, die von der in Delitzsch, Assyr. Gramm. § 53 vertretenen Auffassung mehrfach abweicht, kann ich freilich an dieser Stelle nicht vornehmen und muss darum vorläufig in ziemlich dogmatischer Form meine diesbezüglichen Aufstellungen geben. Doch hoffe ich, in Bälde eine eingehende Untersuchung über den Wortton im Assyrischen vorlegen zu können, der, wie schon hier bemerkt sei, in grosser Uebereinstimmung mit der Betonung im Hebräischen und Aramäischen und im stärksten Gegensatz zu der üblichen Betonung des klassischen Arabisch steht. 1)

1. Der Wortton ruhte im Assyrischen, abgesehen von einigen typischen unten zu besprechenden Ausnahmen, anscheinend durchweg auf der vorletzten Silbe, und zwar nicht nur in Fällen wie šárru, šarráni, kábtu, kabíttu, abúbu, átta, anáku, šúnu, kašádu, ikšúdsu, ikšúdma, kašdáku u. s. w.,

<sup>1)</sup> Hiermit nehme ich das in § 26 meiner Vergleich. semit. Gramm. über die relative Ursprünglichkeit des Worttons im Altarabischen Gesagte ausdrücklich zurück. Wie Grimme richtig gesehen hat, ist für das Hebräische und Aramäische stark exspiratorischer Akzent vorauszusetzen. Genau dasselbe gilt für das Assyrische. Dagegen führen die altarabischen Akzentstellen auf eine Aussprache mit nur schwachem exspiratorischen Akzent und sind darum so ungeeignet wie möglich, zur Erklärung des Tons im Hebräischen, Aramäischen und Assyrischen zu dienen.

wo diese Betonung mehr oder weniger selbstverständlich ist, oder in Fällen wie ikášad, iktášad, kitášad, wo diese Art der Betonung durch häufige Doppelschreibung des folgenden Konsonanten nahegelegt wird (vgl. dazu De-LITZSCH a. a. O. § 53 a, doch siehe auch unten unter Nr. 3), sondern auch in Fällen wie šarríšu, šarríka, attúnu, ikšúdu, takšúdī, ikšúdū, kuššúdu, šukšúdu, nakšúdu, kitšúdu u. s. w. Für die Betonung auf der vorletzten Silbe auch in den letztgenannten Fällen sprechen vor allem die poetischen Texte, da sich nur unter dieser Voraussetzung ein regelmässiger Rhythmus ergibt. Es sprechen, abgesehen davon, hierfür aber auch die von Delitzsch a. a. O. § 53 c. § 74. I, Anm. namhaft gemachten Fälle mit ausnahmsweiser Doppelschreibung des Konsonanten oder Längenbezeichnung des Vokals in der betreffenden vorletzten Silbe, woraufhin bereits Lehmann, Šamaššumukîn II 2 ff. speziell für die Verbindung von Substantiv oder Verbum mit Pronominalsuffix solches Vorrücken des Worttons angenommen hatte. Auch die Tell-el-Amarna-Briefe sind in dieser Hinsicht recht lehrreich. Denn Schreibungen, wie be-li-i-ka, šul-ma-ni-i-ka führen, wie schon Bezold, Orient. Diplomacy p. XXIII mit Recht vermutet, auf die Betonung bēlika. čulmaníka

- 2. Nur eine scheinbare Ausnahme von der unter Nr. 1 besprochenen Pänultimabetonung bilden diejenigen Fälle, in denen in Folge von Kontraktion zweier Silben Ultimabetonung eingetreten ist, z. B. Inf. banå für \*banåu, Impf. 3 Pl. ibnå für und neben ibnåū, arkå für arkåu.
- 3. Dagegen scheint wirkliche Ultimabetonung angenommen werden zu müssen für das Imperfekt ikšúd, ibnī, takšúd u. s. w., den Imperativ kušúd, binī, den Permansiv kašíd, banī, sowie für den Stat. constr. z. B. in šamáš, qirib, uzún, gimrát, pulhát, šubát, kašád, kuššúd u. s. w. Ob in den Imperfekt- und Präsensformen der vermehrten Verbalstämme mit Delitzsch wirklich durchgängig die vorletzte Silbe zu betonen ist in der Weise ukáššid,

ušákšid u. s. w. oder vielleicht doch vielmehr ukaššíd, ušakšíd, darüber vermag ich augenblicklich noch nichts Bestimmtes auszusagen, ebenso wenig bei den Imperativ-, Partizipial- und Permansivformen der vermehrten Stämme wie kuššid, mukaššid, kuššud u. s. w. Und selbst, ob im Präsens der Grundform wirklich išákan und nicht vielleicht doch išakán zu betonen ist, ist mir, trotz der Schreibung išakkan, noch nicht absolut sicher.

- 4. Für Betonung von Antepänultima könnten Fälle wie šárratu, kálbatu angeführt werden. Doch sprach man hier, wie z. B. áltu neben áššatu oder mártu für \*márratu zeigt, wol durchweg wie šárratu, kálbatu. Ob das Partizip als kášidu zu betonen ist, ist mir sehr fraglich. Die Betonung kāšidu ist mir wahrscheinlicher, wechselnd mit der synkopierten Form kášdu, ebenso wol mukkašidu und mukkášdu. Dagegen ist die Nominalform mafeälu im Hinblick auf entsprechende aramäische Lehnwörter wol durchgängig wie máltrašu, námaru zu betonen.
- 5. Vokaldehnung unter Einwirkung der Betonung ist für das Assyrische mehrfach zu belegen, vgl. z. B. damu Blut', panu Gesicht', ferner die von Delitzsch, Gramm. § 53 c gegen Ende angeführten Fälle von Vokaldehnung unter Einfluss des "Satztons" wie bīli IV R 5, 39b, ušību IV R 45 Nr. 2, Z. 6. Trotzdem möchte ich auch auf solche Erscheinungen hin kaum annehmen, dass alle ursprünglich kurzen, in offener Silbe stehenden Vokale, sofern sie den Hauptton tragen, nun auch durchweg Vokaldehnung aufweisen, wenn auch z. B. das u in ikšúdu unwillkürlich etwas gedehnter als dasjenige in ikšudámma gesprochen worden sein wird. Weit eher neigte das Assyrische in solchen Fällen vielmehr zur Schärfung des auf den betonten kurzen Vokal folgenden Konsonanten. Vgl. die zahlreichen von Delitzsch a. a. O. § 53 c angeführten Fälle der Art.
- 6. Für den strengeren Rhythmus in den poetischen Texten kommt nun noch speziell Folgendes in Betracht:

- a) Für einen rhythmischen Takt der Form  $\chi \stackrel{\cdot}{-} \chi$  tritt, mit Dehnung der Hebung,  $\chi \stackrel{\cdot}{-} \cdot$  (also  $\downarrow \mid \downarrow \mid$  für  $\downarrow \mid \downarrow \downarrow$ ) besonders gerne ein bei Formen der oben unter Nr. 2 besprochenen Art, in welchen der lange Vokal aus Kontraktion zweier Vokale entstanden ist. Voraussichtlich wurde in solchen Fällen der lange Vokal durchweg mit zweigipfliger Betonung gesprochen, also banå etwa wie banå. Aber auch ausserdem kann  $\chi \stackrel{\cdot}{-} \cdot$  für  $\chi \stackrel{\cdot}{-} \chi$  eintreten bei offenen und geschlossenen Tonsilben mit langem Vokal, sowie auch bei geschlossenen Tonsilben mit kurzem Vokal. Indessen ist in allen Fällen wol Bedingung, dass die betreffende Ueberlänge das Wortende bildet.
- b) Sehr gewöhnlich fällt in der babylonischen Poesie das Ende eines rhythmischen Taktes mit dem Ende eines Wortes einschliesslich dessen Flexionsendungen und Suffixen zusammen. Indessen kommen auch ziemlich zahlreiche Fälle vor, in denen namentlich Suffixe und Flexionsendungen, aber auch Silben des Stammwortes selbst dem folgenden rhythmischen Takte angehören. In diesem Falle unterbleibt das Vorrücken des Haupttons, das sonst bei Antreten von Flexionsendungen oder Suffixen stattfindet, z. B. | iqappūdū- | šu nirti statt iqappudūšu.
- c) Umgekehrt kann, gegen die gewöhnliche Betonung, der Ton eines Wortes vorrücken, falls ein Relativum, Demonstrativum und dergl. in demselben rhythmischen Takte sich anschliesst, z. B.  $am\bar{e}lii$   $\bar{s}\bar{u}$  |  $ib\dot{a}llut$  gegenüber  $am\bar{e}lim$  |  $tappal\dot{a}s\bar{s}$ . Ebenso kann auch sonst, wenn die Stellung eines Wortes im rhythmischen Takte es erfordert, statt der gewöhnlichen Pänultimabetonung eventuell Ultimabetonung eintreten, z. B.  $tuk\dot{a}n \cdot | i\bar{s}di$  statt  $i\bar{s}du.$  Auch eventuelles Rückweichen des Tones unter bestimmten Bedingungen wird prinzipiell zuzulassen sein.

I) In solchen Fällen ist das auslautende betonte u von amēlú, išdú wol als lang anzusetzen, d. h. der im Assyrischen für gewöhnlich kurze Kasusauslaut tritt hier in seiner wol ursprünglichen Länge auf,

d) Zur Gewinnung des richtigen Rhythmus ist häufig Elision eines auslautenden Vokals anzunehmen. Dies gilt insbesondere von den beiden Präpositionen ana und ina, die zumeist an und in zu lesen und dem folgenden Konsonanten zu assimilieren sind. Tatsächlich findet sich in poetischen Texten geradezu die Schreibung an (so öfter im Schöpfungsepos), auch Schreibungen wie arrē'i für ana re'i, arrubē für ana rubē.

Die vorstehenden Bemerkungen wollen, wie leicht zu ersehen, die Gesetze der babylonischen Rhythmik nicht erschöpfend behandeln. Dazu ist eine eingehende Untersuchung und statistische Vergleichung des gesammten Materials notwendig. Vielmehr sollen dieselben nur vorläufig die Hauptgesichtspunkte andeuten, die für die richtige Erkenntnis des babylonischen Rhythmus ins Auge zu fassen sind. Eben darum wollen die folgenden Proben nicht bis in alle Einzelheiten der Rhythmisierung hinein das letzte zu erreichende Ziel darstellen, sondern zunächst nur einen Begriff von der Hauptsache, dem wirklichen Vorhandensein eines regelmässigen Rhythmus, geben. Insbesondere wird in Zukunft noch genau zu untersuchen sein, in wieweit Hiatus zu gestatten oder etwa durchweg zu elidieren ist, wodurch dann zuweilen auch die Takttrennung berührt würde. Ferner wird zu erwägen sein, ob nicht für den Rhythmus gewisse für gewöhnlich abgefallene vokalische Endungen eventuell wieder einzusetzen sind. Umgekehrt kommt auch die Frage in Betracht, ob nicht vielleicht die unbetonten vokalischen Auslaute für den Rhythmus durchweg zu übergehen sind. Kurzum, der zu lösenden Rätsel sind noch gar viele. Doch wird es sich nicht allein um der Feststellung des genauen Rhythmus willen, sondern auch im Interesse der assyrischen Grammatik und last not least der allgemeinen semitischen Grammatik sehr verlohnen, dieselben in Angriff zu nehmen.

## Schöpfung IV 1-10:

4 
$$maharis$$
 ·  $abb\acute{e}su$  |  $an^a$   $mal^ik\acute{n}tum^i$ ) |  $irm\acute{e}$   $\land$  |  $\times$   $\times$   $\dot{-}$  ·  $\times$   $\dot{-}$  ×  $\times$   $\times$   $\dot{-}$  ×  $\times$   $\dot{-}$  ×  $\dot{-}$ 

4 
$$Mardúk \cdot | kabtáta | in^a iláni | rabútum | | X  $\stackrel{\cdot}{\leftarrow} \cdot | X \stackrel{\cdot}{\leftarrow} X | X \stackrel{\cdot}{\times} X | X \stackrel{\cdot}{\rightarrow} X |$$$

<sup>1)</sup> Oder maharis | abbesu ana | malikutum

<sup>2)</sup> Vielleicht statt dessen susqu. | n súspu- | lu si. | lu gatka

#### Ebenda unmittelbar weiter Z. 11-22:

- 4 zananútum | iršát · | parák · | ilāníma ||
- 4 ašár· sagēšúnu lū kún· ašrúkka ||
- 4 Mardúk · | attáma | mutírru | gimillíni ||
- 4 niddínka | šarrūtum | kiššát kal | gimréti ||
- 4 tišámma | ina puhúr · | lū šagáta | amátka ||
- 4 kakkėka ai | ippaltū · | lira'isū | nakirėka ||
- 4 bēlúm ša | taklúka | napištášu | gimílma ||
- 5 u ilú ša | limnéti | īhúzu | tubúk · | napšátsu ||
- 4 ušzizūma ina | bīrišúnu | lubášu | ištén | |
- 4 ana Mardúk · | bukríšu- | nu šúnu · ) | izzákrū | |
- 4 šīmátka | bēlúm · | lū máhrat | ilāníma ||
- 4 abatum | u banû ·2) | qibî · | liktûnū ||

#### IV R 60\*, B Obv. 1-10:

- 4 akšúdma | ana balāt · | adánna | itéq h ||
- 3 asahharma | lemún · | lemúnma ||
- 4 sabúrti | utasáppā | išírti | ul uttú · ||
- 4 ili · | alsima | ul iddina | pānišu ||
- 4 usállī | Ištárri | ul išáqqā³) | rēšíša ||
- 4 bārū́·| ina bī́ri⁴) | arkā́t·| ul⁵) iprus | |
- 4 ina maššákka | ša'ílu | ul6) ušápī | dīní· |
- 4  $z\bar{a}qiqu^7$ ) |  $\ddot{a}b\acute{u}lma$  | ul  $up\acute{a}tt\bar{t}$  |  $uzn\acute{t}$  · ||
- 4 mašmáš<sup>u</sup> in<sup>a</sup> | kikitté · | kimilt<sup>i</sup> ul | iptúr | | |
- 4 aiîte8) | epšéti | šanáti | mātitán · ||

<sup>1)</sup> Oder bukrišúnu | \( \) \Súnu | \( 2 \) Oder abātúm u | banū \cdot \) 3) Oder Istárri ul | isaqqā \( \) | 4) Var. ina bīr \( \) 5) Oder arkāt ul | 6) Oder \( \) \( 2\) 32'ilu ul | 7) Oder \( \) \( 2\) zāqiqu | 8) Var. aiīt \( \)

## IV R 29\*\* Nr. 5:

- 4 anáku | arádkī | šūnúhu | ašassīkī
- 4 ša aunu | išū · | teleqqė · | tēmėqšu
- 4 amélim | tappalásī | amēlú šū | ibállut |
- 4 le'át · | kaláma | bēlít · | tēniséti . . . . . .
- 4 ela kātī | ilim · | muštēšėru | ul 1) iši ·
- 4 kēuiš naplis- | iuutīna | legė · | unnīnt · |
- 4 ahulápja | qibima | kabittákī | lipšáha
- 4 adi máti | bēltī · | suhhúrū | pānúkī
- 4 kīma súmmate | adámmum | tāníhu uš- | tabárrī

## ZA X, 12, 257-262:

- 4 šarkú ana amēlūt ·2) itgúru dabāba
- 4 šarrāt" u3) | lā kēnātu | išrnkūšu | santākku
- 4 zarhíš ša | šart · | idebbúbū | dumqíšu
- 4 šarmámi4) | mešrú ·5) | illákū | idášu
- 4 šarrakís · | ulammánū | dunnamá · | amélu |
- 4 šarkúš·6) | lā ullátum | iqappúdū- | šu nírti

## K. 8204, Obv. 14-17:

- 4 dunnamú ša taklúka išébbī duhdú.
- 4 duruš kini | tudannánma | tukán · | išdú · |
- 4 \( d\tinqi \| ta\tilde{s}\tilde{a}rraq \| tu\tilde{s}n\tilde{a}s\tilde{s}\tilde{l}\tilde{\lambda}\tilde{l}\tilde{\lambda}\tilde{u}\tilde{\cdot}\tilde{\lambda}\tilde{l}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{l}\tilde{\lambda}\tilde{l}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{l}\tilde{\lambda}\tilde{l}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{l}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\tilde{\lambda}\t
- 4 dūr ábni | ašțú · | tutar · | diddú · 8)

## Sintflut 82-89:

- 3 adanna | Šamáš · | iškunámina |
- 5 mu'ir kúkki ina | līlāti | ušaznānnu | šamūtu | kibāti |
- 5 erúb · | ana líbbi | elippímma | pihī · | bābíka ||
- 2 adaunú šū iktálda
- 5 mu'ir kúkki ina | līlāti | ušaznāna | šamūtu | kibāti ||
- 3 ša timi attáțal būnášu
- 4 Λ űm<sup>u</sup> an<sup>a</sup> | itaplúsi | pulúhta | išί |
- 5 ērúb · | ana líbbi | elippímma | aptéhī | bābí ||

<sup>1)</sup> Oder mustēsér<sup>u</sup> ul | 2) Var. amētūti 3) Fehlt Var. 4) Var. šarmā· 5) Var. masrūsu 6) Var. sarkúsu 7) Für hītu 8) Für tittu

## Ebenda Z. 107—117:

- 3 iláni | iptálhū | abūbámma |
- 4 ittėlįšū | itclū́ · | ana šamė́ ša | Aním | |
- 5 ilani | kīma kálbi | kunnúnū | ina kamati | rabsú h | |
- 3 išéssī | Ištār · | kīma ālídti · )
- 3 unámbī | Bēlit ílē | ṭābat rígma²) ||
- 4 N ûmu | ullû · | ana ṭiṭṭi | lū itūrma ||
- 4 ša³) anāku ina | puhur ilē | aqbū · | lemuttu ||
- 3 kī aqbi ina puhur ilē lemuttu
- 4 ana hullúg · | nišėja | gablá · | agbima ||
- 4 anākúmma | ulláda | nišń · | ajáma ||
- 4 kī mārė · | nūnė · | umalla · | tāmtamma | |

## Šurpu II 74-87:

- 4 ina gábbi | ilíšu | u Ištáršu | ša iméšu |
- 4 ina libbíšu u píšu iqbú · lā iddínu |
- 3 ina šúrgi | šum ilíšu | iméšu |
- 3 uqaddíšu | unazzímu | iklů · ||
- 3 imíru uríhhu īkúlu
- 3 išrurúma | niš gāti | iršū́ · ||
- 2 paššur kúnna | usahhú · |
- 4 ilíšu u Ištáršu ittíšu uzannú ·
- 4 ina šipari | izzazzúma | lā šalmāte | itamū · ||
- 3 lū páṭrā | ul īdīma | ittámī |
- 2 iltekima ittámī
- 2 ihtesima | ittámī ||
- 3 ina šúrgi | išrúgu | ittámī |
- 2 ina napšáti | ittámī ||

<sup>1)</sup> Var. Istār· | maliti 2) Oder tābát· | rigmá  $\Lambda$  | 3) Var. assu

# Sprechsaal.

Bemerkungen zu dem hebräischen Fragment des Sirach.

Von S. Landauer.

Sieht man sich die stattliche Anzahl talmudischer Citate aus Sirach etwas genauer an, so kommt man leider zu der Ueberzeugung, hier ist nirgends der Wortlaut des Verfassers erhalten. Die Schuld liegt nicht an der Ueberlieferung unserer Texte; würden unsere Handschriften bis in die talmudische Zeit selbst hineinragen, das Resultat wäre das gleiche. Der Talmud beruht eben auf einer verhältnissmässig späten Niederschrift mündlicher Verhandlungen. Wenn da gelegentlich einer ein geflügeltes Wort aus Sirach eingestreut hat, so verliess er sich eben auf sein Gedächtniss, und dieses sein Citat lebt dann wieder geraume Zeit im Geiste der Späteren fort und verliert immer mehr seine ursprüngliche Prägung. Erst mit Saadja, der seine Aussprüche einer schriftlichen Vorlage entnimmt, stehen wir auf gesichertem Boden. In der Nummer 43 (p. XXV) entspricht übrigens das Hebr. dem Griech. 30, 23 überhaupt nicht; dem gr. Vers ist parallel (Synh. 100b) לא תעיל דויא בליבך דגברין גיברין קטיל דויא.

Und nun zum hebr. Texte!

40, 12 a. R. l. ונשכון statt ונשכון, wodurch dem ganzen Satz aufgeholfen ist.

- 41, און ist aus שַׁב verdorben.
- 42, 7 a. R. cj. ושואה für ושואה.
- 42, 14 bei מטוב denkt man an das im Neuhebr. geläufige מוטב.
  - 43, 8° 1. בזהירתו.
  - 43, 16b a. R. cj. אחרף für החרף.
- 44, 2 steht a. R. ond und so übersetzt auch Gr., und doch beruht das auf falscher Interpretation der Einleitung dieses Kapitels. V. 2-0 spricht nämlich gar nicht von den אנשי חסר, wie allgemein noch heute angenommen wird, sondern von Fürsten und Räthen, Gelehrten und Helden. selbst Propheten der Vergangenheit, die zu ihrer Zeit berühmt waren, nur zum Theil aber auch nach ihrem Tode noch in der Erinnerung des Volkes fortleben. Ihnen stehen die Frommen gegenüber, deren Andenken, ohne Ausnahme, ewig währt. Sie bilden eine fortlaufende Kette gottbegnadeter Männer, die »Väter« der Welt. Es ist gewiss kein Zufall, sondern bewusste Anlehnung an Sirach, wenn die Mischna in dem bekannten Tractat Abhoth unter dem gleichen Namen gleichsam eine directe Fortsetzung dieser Kette berühmter Väter in den Lehrern der Mischna liefert. Sirach endigt mit Simon, die Rabbinen beginnen mit ihm.
  - 44, 4° cj. במשטרותם für במשטרותם.
- 44, 8 wohl להשתכח und vielleicht בתהלתם zu lesen (vgl. Ps. 106, 47).
  - 44, 15 ist תשכח vielleicht in תשכח zu corrigiren.
- 44,  $23^{\rm b}$  wohl בככורה, suff. 3. p. m., in Erinnerung an Ex. 4, 22 בני בכרי ישראל zu lesen.
  - 45, 8° 1. כתונת sing.
- 45, 10b und 11a sind die Halbverse umzustellen. Einerseits ist es unverständlich, dass die Reihe der Stoffe unterbrochen wird, וארגמן kann doch nur zu וארגמן gehören, anderseits weist die Bibel gerade die in 10c genannten Gewänder der Thätigkeit des מער zu.

45, 25° 1. איש und dann entweder לפי oder לפנו בכורו

46, 2ª cj. ירו oder ירו.

46, 19e 1. נכון.

48, 17<sup>d</sup> cj. ויחקוק בתרים.

In dem pers. Satz p. 6 bedeutet נאקול Ueberlieferer, und p. 25 habe ich von Anfang an אירר corrigirt und übersetzt: »geht bis hieher«.

Strassburg i. E, 4. Febr. 1898.

# La dernière ligne du récit de la descente d'Istar aux enfers.

Par A. Boissier.

Les assyriologues sont unanimes à reconnaître que la dernière partie du document publié IV R 31 renferme encore d'assez grandes difficultés d'interprétation. Ces difficultés proviennent en grande partie de ce que nous avons un texte qui n'est qu'un résumé très concis du fameux poème. L'original sans doute présentait de nombreux développements qui nous seraient précieux à connaître; cependant nous pouvons nous estimer très heureux de posséder cette page splendide de la littérature assyrobabylonienne. L'avenir nous montrera s'il y avait un ensemble de textes, un certain nombre de tablettes constituant une sorte d'épopée romanesque d'Istar. La descente d'Istar aux enfers en formerait un des principaux épisodes. Le texte qui nous a été conservé n'appartient en aucune manière à la Geste de Gilgamès. M. JEREMIAS l'a parfaitement montré. Lorsqu'il nous dit que nous avons affaire à une complainte d'un homme sur sa soeur défunte, il ne nous a pas entièrement convaincus. - Remarquons dans la partie principale du récit ce fait important qu'il ne nous est pas dit pourquoi Istar est descendue aux en-

fers. Le dieu Tammouz n'est mentionné qu'à la fin du récit, après que la déesse ressuscitée a quitté la terre d'où l'on ne revient pas. La déesse de l'amour est aussi la déesse des combats; dès qu'elle se trouve en présence de Ninkigal Istar la provoque et fond sur elle. Aussi en pénétrant dans le séjour des morts Istar a l'intention de soumettre la reine des enfers; non contente de régner sur les vivants elle veut dominer encore sur les puissances ténébreuses. Prise d'un profond amour pour ceux que la mort ravit à l'affection de leurs parents elle se dévoue, elle franchit l'océan de l'Hadès, mais ses efforts sont vains. Les dieux de l'Olympe sont impuissants devant Ninkigal leur rivale. Istar sort de la terre sans retour comme elle y est entrée, et la dernière parole que prononce celui qui récite le poème: »Que ceux qui sont morts remontent (ressuscitent) qu'ils flairent l'encens« (IV R 31 verso 1.58) restera éternellement sans écho. Je n'ai pas besoin d'expliquer la traduction que je donne de cette dernière ligne. Elle est la seule exacte.

# Erklärung.

Von C. F. Lehmann.

In dem mir soeben als Probenummer zugehenden ersten Heft des ersten Jahrganges der Orientalistischen Litteratur-Zeitung, herausgegeben von F. E. Peiser, findet sich (Spalte 31/32) in einer Inhaltsangabe über Heft i des vorliegenden Bandes der Zeitschrift für Assyriologie das Folgende:

»C. F. Lehmann, Sarapis (Arrian Anab. VII 26) = (Ea) šar apsû. (!!!) Belck u. Lehmann, zu Jensens Bemerkungen betreffs der Sitze der Chalder« (dazu als Anmerkung: »Verwertung des Druckfehlers Urarținaš (statt Urrahinaš oder Urraținaš) in der Keilinschr. Bibl. I 20, um daraus eine Urartustadt zu machen«). — »Aus einem Briefe des

Herrn Dr. C F. Lehmann an C. Bezold vom 2.1 Aug. 97: Kudurnahundi von III R. 38, 2 nicht derjenige, welcher 2280 v. Chr. die Nanâstatue wegschleppte. [War bereits durch Winckler, Altor. Forsch. S. 534 erledigt, s. gleichzeitig Rost, Unters. zur Altor. Gesch. S. 49. Anm. 1]«. (Zu erledigt' und Rost' als Anmerkung: »In der Bibliographie des betr. Heftes von Z.A. S. 142 verzeichnet«).

Dazu habe ich zu bemerken:

1. Statt auf eine Decoration mit Ausrufungszeichen hätte der Berichterstatter sein Augenmerk lieber auf eine genaue Wiedergabe von Ea's Cultbeinamen, wie er sich bei mir vorfindet, richten sollen. Ich schrieb mit gutem Bedacht šar apsî, nicht apsû.

Denn

- a) lautet der Genetiv von apsû grammatisch apsî.

  Demgemäss findet sich
- b) beim Vorkommen als nomen rectum in phonetischer Schreibung regelmässig ap-si-i(e) (s. HW. 14), so auch
- c) speziell im Cultbeinamen des Ea.

Dies ist

d) keineswegs belanglos für die von mir gewonnene Gleichsetzung. Diese beruht, wie an anderem Orte dargelegt und weiter darzulegen, keineswegs allein und hauptsächlich auf der Namensform. Letztere ist nur ein, allerdings wesentliches, Element der Identification. Für die dabei von mir vorausgesetzte Verkürzung eines auslautenden langen i, das dann, so verkürzt, in der Aussprache namentlich der späteren Zeit ganz verklingt, giebt es im Assyrischen bedeutsame Analogien (vgl. Delitzsch, Assyrische Grammatik § 39). Selbst in der Schreibung früherer Zeit findet sich in jenen Fällen vollkommener Schwund des auslautenden ursprünglich langen i-Vokals. Also sar apsi: sar apsi: sar apsi: sar apsi: sar apsi (mit eintretendem Šewa mobile). (Ein solcher Beiname

<sup>1)</sup> Lies: »6.«.

wird übrigens schliesslich vermuthlich als Compositum behandelt worden sein, und bei einem derartigen (Quasi-) Compositum wird man auch Accentverschiebung in Betracht zu ziehen haben, also event. \*šårapis =  $\Sigma$ å $\varrho$ a $\pi$ s $\iota$ s.) Für finales langes  $\iota$ s ist eine entsprechende Kürzung nicht bezeugt. Im Gegenteil speziell dem aps $\hat{u}$  entspricht  $\Lambda \pi a \sigma \delta u$  (Damascius), und einer Discussion der Frage, ob eine eventuelle Accentverschiebung allein genügen würde, um eine Verkürzung des  $\hat{u}$  zu u herbeizuführen, das dann in der Aussprache schliesslich ganz wegfiele, sind wir überhoben, da Ea eben  $\tilde{s}ar$  aps $\hat{u}$  und nicht  $\tilde{s}ar$  aps $\hat{u}$ « heisst.

Im Uebrigen sei für alles Weitere vorderhand auf den Bericht über meinen Vortrag in der Archäologischen Gesellschaft, November-Sitzung 1897 (*Wochenschrift für classische Philologie* 1898 No. 1 Spalte 25 ff.) verwiesen.

Dass in dem Bericht der Ephemeriden Alexanders — in dem Bericht der *Orient. Litteratur-Zeitung* wird dafür nur *Arrian* VII 26 citirt, was nicht auf meine Rechnung kommt (s. o. S. 112) — der Cultbeiname eines babylonischen Gottes zu suchen sein muss (WILCKEN), ist nicht wohl zu bezweifeln. A. a. O. habe ich einige der Gründe angedeutet, die mich verhindern, mit Delitzsch (bei WILCKEN) an *Nergal (ilu) zarbû* und *(ilu) šarrapu* zu denken.<sup>1</sup>

2. In dem Artikel Zu Jensen's Bemerkungen etc., oben S. 113 ff. bemerkte ich ausdrücklich (S. 118 Abs. 3, S. 111 Abs. 1), dass ich durch einen viermal wiederholten Fehler Winckler's in KB I irregeführt sei. Eben diesen Artikel als eine »Verwertung« jenes »Druckfehlers« zu bezeichnen, ist jedenfalls eine eigenartige Probe sach- und pflichtgemässer Berichterstattung.

I) Wenn ich a. a. O. Sp. 27 bemerkte, dass ein babylonisches Cultbild von Seleucus resp. seinem Mitregenten Antiochus I. für Ptolemaeus natürlich nicht zu erlangen war, so liess ich dabei, wie für die Leser dieser Zeitschrift bemerkt sei, nicht ausser Acht, dass schon mehr als ein Jahrtausend früher ein dem Anscheine nach assyrisches Cultbild, allerdings unter anderen Umständen, zeitweilig nach Aegypten verbracht wurde (el Amarna, KB V, Nr. 20, vgl. S. XIII).

3. Meine Mittheilung an Herrn Professor Bezold über Kudurnanhundi II erfolgte wie eine frühere (diese Zeitschrift Band XI S. 443), weil eine ihrem gesammten Inhalte nach von langer Hand vorbereitete, im Druck befindliche Schrift in ihrer Herausgabe eine Verzögerung erfuhr. In den Nachträgen zu dieser Schrift wird man auch Winckler's und mein Zusammentreffen betreffs Kudurnanhundi's II. gebührend hervorgehoben finden. 1) Heft VI von Winckler's Altorientalischen Forschungen, die ich vom Herrn Verleger direct beziehe, habe ich erst lange Wochen, nachdem ich jene Mittheilung geschrieben hatte und auch nachdem ZA XII, i abgeschlossen war, erhalten. Uebrigens deckt sich, wie man sehen wird, meine Auffassung von III R 38 Nr. 2 durchaus nicht durchweg mit der von Winckler. Bei Rost an dem von dem Berichterstatter angegebenen Orte ist von Kudurnanhundi selbst überhaupt nicht die Rede.

Dass ich peinlich bemüht bin, Vorgängern und Mitforschern ihr Recht werden zu lassen, auch solchen, von denen meine Arbeiten nur geflissentliche Nichtbeachtung oder unzutreffende Wiedergabe erfahren (Šamaššumukîn, Th. I, S. 45 Anm. 2, S. 69 Anm. 1, Berliner Philol. Wochenschrift 1894, Spalte 238, Litterarisches Centralblatt 1896, Sp. 934) wird, denke ich, meine mehrfach berührte Schrift aufs Neue (vgl. Šamašš. Vorwort, S. VII Abs. 2) zeigen.

Principiis obsta: deshalb hielt ich es für richtig, soweit ich in Betracht komme, sofort möglichst ein für alle Mal zu zeigen, mit welcher Genauigkeit und in welchem Geiste

<sup>1)</sup> Ebenso wird dort selbstverständlich betont, dass meine Ermittlungen (ZA XI, S. 443 ff.) betreffs des Ausgangsjahres von Berossos' Rechnung (nicht aber betreffs dessen chronologischer Verwerthung!) mit den gänzlich unabhängigen von Rost, Mittheilungen der Vorderasiat. Gesellsch. 2 zusammentreffen. Nach der Auffassung des Herrn Berichterstatters der Orientalistischen Litteratur-Zeitung wäre freilich Rost's ganz unabhängige Ermittlung durch meine erheblich früher publicirte Mittheilung (ZA XI 4, Rost's Veröffentlichung steht in der Bibliographie von ZA XII 1) »erledigt« gewesen.

die Berichterstattung in der Orientalistischen Litteratur-Zeitung zu erfolgen scheint.

Ein künftiges Schweigen ihr gegenüber wird nicht als Zustimmung zu deuten sein.

Berlin, den 19. Januar 1898.

C. F. Lehmann.

# Aus einem Briefe des Herrn Professor S. Fraenkel an C. Bezold.

Breslau, den 14. Februar 1898.

Oct. 1897 p. 308 ff.) veröffentlichten palmyrenischen Inschriften gestatte ich mir einige Anmerkungen.

No. 6 וידא wäre ein seltsamer Name. Ich vermuthe, dass ein y am Anfange fehlt; dann hätten wir אוידא. Dazu vgl. בין, Payne-Smith 2826, 'Aoveidos.

ib. בגרן. Das ן ist deutlich. Könnte es trotzdem für ז stehen? בגרז Bayógaζos ZDMG. 35 p. 737. (Davon ist vielleight בסוריה Neh. 3, 6 Uebersetzung.)

No. 7. Das vorletzte Zeichen auf 1. 3 würde ich doch lieber für den undeutlichen Rest eines 2 als für ? halten.

כהילי (No. 10, 11) מקימי (No. 13) שגרי (No. 15) sind wohl alles Bildungen auf ai, nicht, wie Ch. meint, auf i.

אחיתור No. 12 scheint mit Κλωπᾶς Joh. 19, 25 identisch. אויתור möchte ich zu hebr. אָּרְיָתָר stellen, so dass der zweite Theil des Namens zu der auch im Aramäischen gut vertretenen Wurzel יתר gehören würde.

Die neue Inschrift von Bosra, die De Vogüe in demselben Hefte des *Journ. asiat.* (p. 209 ff.) publiciert, scheint, wenn man dem Abklatsche und der Copie trauen darf, einen neuen Gottesnamen zu enthalten. Darf man jenes מבים, die sich wie عُرَى والله 
wäre ja ומנותו. — Uebrigens ist die Ausdrucksweise der Inschr. etwas auffällig, denn wörtlich zu übersetzen ist doch: »Dieser ganze Zaun und . . . und . . . ist das, was Taimu . . . gebaut hat . . . « . Wenn man annehmen dürfte, dass links ein grösseres Stück fehlt, so wäre (mit Ergänzungen) zu übersetzen: »Dieser ganze Zaun und die . . . . [die gebaut hat NN] und der . . . den gebaut hat Taimu [sind heiliges und unverletzliches Gut] für Dušarâ« etc.

Die als Perf. gedeutete Form in der grossen Inschrift von Petra (l. 4) verschwindet nach de Vogüé's Angabe (p. 216); aber das Waw, das er vor das erste Subject setzen will, ist kaum zu ertragen. Ich möchte glauben, dass die als in (vgl. auch oben S. 5 Anm. 1) und in gelesenen Zeichen ein in darstellen, was graphisch wohl ziemlich nahe liegt. Wir hätten dann hier ein Femininum im Stat. construct., das allerdings in dieser Form sonst im Aramäischen nicht zu belegen ist. Zu übersetzen ist dann mit Nöldeke: »so ist nun das Gebot« etc.

אסי רבהי מסי CIS. II 1, 158, 1 bedeutet vielleicht nicht »Isis domina« (ib. 160), sondern »die grosse Isis«; vgl. אבתו in der vorhergehenden Zeile. Das wäre dann ein altes Beispiel für die merkwürdige Femininendung dieses Adjectivums (Nöldeke, Mand. Gramm. 154) . . . . .

Aus einem Briefe des Herrn Professor H. Zimmern an C. Bezold,

Leipzig, 30. März 1898.

.... Letzten Herbst kopierte ich in London, veranlasst durch die Inhaltsangabe in Ihrem Catalogue: 'End of a religious text including ceremonies and rites' das kleine hellrötliche Fragment 80—7—19, 288. Dasselbe lautet:

Es ist klar, dass die drei ersten Zeilen der Schlusstafel des Schöpfungsepos K. 8522 Rev. 20—21 entsprechen. Jedoch wird, schon auf Grund der Unterschrift, das Fragment kaum einem eigentlichen Textexemplar der Schöpfungstafeln angehören. Vielmehr möchte ich mit ziemlicher Sicherheit vermuten, dass dieses Fragment sich direkt anschliesst an Rm. 366 + 80—7—19, 293 d. i. V R 21 Nr. 3 nebst dem von Ihnen hinzugefundenen neuen Fragmente, das nach Delitzsch, Weltschöpfungsepos S. 21 mit šú-ú lit- d. i. K. 8522 Rev. 19 abbricht. Ob meine Vermutung richtig ist, kann ja in London leicht konstatiert werden . . . . .

dem von Scheil (Recueil XIX) veröffentlichten Briefe von Hammurabi an Siniddinam kam mir die Vermutung, ob statt Ku-dur-nu-uh-ga-mar nicht vielleicht besser Ku-dur-li-ih-ga-mar = Kedorla omer zu lesen ist. In den altbabylonischen Texten dieser Periode wird ja, wie die Autographieen von Strassmaier, Meissner und Pinches zeigen, das Zeichen NI, speziell in der Gruppe NI.NI = i-li, vielfach so geschrieben, dass es von dem Zeichen NU absolut nicht zu unterscheiden ist. Und andererseits hat NI gerade in den Texten aus dieser Zeit speziell in Eigennamen bekanntlich häufig den Lautwert li und zwar nicht blos in der Gruppe NI.NI, sondern auch sonst, z. B. in der Schreibung des Namens Sin-muballit als Sin-mu-ba-NI-it....

<sup>1) =</sup> ūmē şāti.

# Deux notes éthiopiennes,

la première indiquant les tribus auxquelles appartenaient les apôtres, la seconde donnant la généalogie des moines d'Abyssinie depuis S. Antoine (texte et traduction).

Par J. Perruchon.

Ces deux notes sont tirées du manuscrit n° 144 de la Bibliothèque Nationale de Paris (fonds éthiopien), composé en grande partie de notices en amharique ayant trait à l'histoire de l'Abyssinie. Ce manuscrit est du XIX° siècle.

Il m'a semblé que ces notes pouvaient être intéressantes à certains points de vue. La première est rédigée en éthiopien. La généalogie des moines d'Abyssinie comprend deux parties, dont la première est écrite en amharique et la seconde en éthiopien.

On pourra comparer cette généalogie avec les listes des moines d'Abyssinie qu'a publiées M. René Basset dans son huitième volume des *Apocryphes éthiopiens*, contenant *Les règles attribuées à Saint-Pakhôme*, Paris 1896, p. 15 et suiv.

J'ai cru devoir dans ma traduction transcrire les noms propres éthiopiens, cette transcription pouvant être utile. Enfin, j'y ai ajouté quelques annotations relatives aux personnages dont il y est question.

I. Tribus auxquelles appartenaient les Apôtres.

ነገረ ፡ ፲ወ፪ሐዋርያት ፡ በከመ ፡ ወዕሉ ፡ ሕም፲ወ፪ ፡ ነገደ ፡ ሕ ስራኤል ፡፡ አቡሆሙ ፡ በጴጥሮስ ፡ ወለሕንድርያስ ፡ ሕምቤተ ፡ ሮቤል ፡ ወሕሞሙ ፡ ሕምቤተ ፡ ስምዖን ፡፡ ለያዕቆብ ፡ ወዮሐንስ ፡ አቡሆሙ ፡ ሕምቤተ ፡ ሴዊ ፡ ወሕሞሙ ፡ ሕምቤተ ፡ ይሁዳ ፡፡ ፊልጳስ ፡ ሕምቤተ ፡ ዛብሎን ፡፡ በርተሎሜዎስ ፡ ሕምቤተ ፡ ንፍታሌም ፡፡ ማቲዎስ ፡ ሕም ቤተ ፡ ይሳኮር ፡ ወያዕቆብ ፡ ወልደ ፡ ሕልፍዮስ ፡ ሕምቤተ ፡ ጋድ ፡፡ ቶማስ ፡ ሕምቤተ ፡ አሴር ፡ ወታዲዎስ ፡ ሕምቤተ ፡ ዮሴፍ ፡፡ ወናተና ኤል ፡ ሕምቤተ ፡ ብንያም ፡ ወክልዕ ፡ ስምዖን ፡ ወይሁዳ ፡ አስቆሮ ታዊ ፡ ሕምቤተ ፡ ዳን ፡ ሕስመ ፡ ዳን ፡ ሴጠ ፡ ለዮሴፍ ፡ ሕጉሁ ፡ ወይሁ ዳኒ ፡ ሤጣ ፡ ለክርስቶስ ፡ አበ ሁ ፡ ወፈጣሪሁ ፡፡ ደቂቀ ፡ ያዕቆብ ፡ ዘተ ወልዱ ፡ ሕምነ ፡ ልያ ፡ ሮቤል ፡ ወስም የን ፡ ሴዊ ፡ ወይሁ ዓ ፡ ይሳኮር ፡ ዛብሎን ፡፡ ደቂቀ ፡ ዘለፋ ፡ ዓመተ ፡ ሪ ፡ ሂል ፡ ጋድ ፡ ወአሴር ፡፡ ደቂቀ ፡ በላ ፡ ዓመተ ፡ ልያ ፡ ዓን ፡ ወንፍ ታሴም ፡ ወደቂቀ ፡ ሪ ፡ ሂል ፡ ዮሴፍ ፡ ወ ብንያም ፡ ወዲና ፡ አለ ፡ ተወልዳ ፡ በማዕከለ ፡ አፍላግ ፡ በመስአ ጦ ምያ ፡ ዘሦርያ ፡፡ ተሎሙ ፡ ነተወልዱ ፡ እም አብርሃም ፡ ወይስ ሐቅ ፡ ወ <sup>11 10</sup> \*ያዕቆብ ፡፡ አአምላክ ፡ አበው ፡ ፲ ወ፪ነገደ ፡ እስራ ኤል ፡ ፲ ወ፪ ሐዋር ያት ፡ በረክቶሙ ፡ የሃሉ ፡ ምስሌነ ፡ ለዓለመ ፡ ዓለም ፡ አሜን ፡፡

Traduction. — Note (concernant) les douze apôtres (et indiquant) comment ils sont issus des douze tribus d'Israël. Le père de Pêtros (Pierre) et d'Endreyâs (André) était de la famille de Robêl (Ruben), et leur mère de celle de Seme'on (Siméon). Le père de Yâ'egob (Jacques) et de Yohannes (Jean) était de la famille de Lêwi (Lévi), et leur mère de celle de Yehudâ (Juda). Filpos (Philippe) appartenait à la tribu de Zâbelon; Bartalomêwos (Barthélemi) à celle de Nêftalêm (Nephtali); Mâtêwos (Matthieu) à celle de Yesakor (Issacar); Yâceqob, fils d'Elfyos, (Jacques, fils d'Alphée) à celle de Gâd; Tomâs à celle d'Asêr; Tâdêwos (Thaddée) à celle de Yosêf (Joseph); Nâtnâ'êl à celle de Benyâm (Benjamin); l'autre Seme'on (Simon) et Yehudâ Asqorotâwi (Judas Iscariote) à la tribu de Dân, car Dân a vendu Yosêf, son frère, et Judas a vendu le Christ son père et son créateur.1)

I) Les douze apôtres sont: Simon (Pierre), André, son frère, Jacques, Jean, Philippe, Barthélemi, Thomas, Matthieu, Jacques, fils d'Alphée, Lebbée, surnommé Thaddée et appelé aussi Jude, Simon le cananite et Judas Iscariote (Matth X, 2—4; Marc III, 17—19; Luc VI, 13—16). Ce dernier, après sa trahison, a été déchu de son titre d'apôtre et remplacé plus tard par Mathias, élu par les autres apôtres (Actes I, 1—26). Mathias ne figure pas dans notre liste, mais on y trouve Natna'êl, sans doute le bon israélite dont il est question dans Jean I, 45—51. D'autre part Jacques et Thaddée étaient frères d'après Luc VI, 13—16 et Actes I, 1—26 et ne peuvent appartenir à une tribu différente. Enfin dans la Genèse XXXVII, 26 et 27, c'est Juda qui propose à ses frères de vendre Joseph.

Les fils de Yâ'eqob (Jacob), qui lui naquirent de Leyâ (Léa), sont Robêl (Ruben), Seme'on (Siméon), Lêwi, Yehudâ, Yesâkor (Issacar), Zâbelon.<sup>1</sup>) Fils de Zalafa (Zilpa), servante de Râhêl (Rachel): Gâd et Asêr.<sup>2</sup>) Enfants de Bâlâ (Bilha), servante de Leyâ: Dân, Neftâlêm.<sup>3</sup>) Enfants de Râhêl: Yosêf, Benyâm et Dinâ<sup>4</sup>) qui naquirent "entre les fleuves", en Masputomyâ (Mésopotamie) de Syrie. Tous descendent d'Abraham, d'Ishaq et de Yâ'eqob. O Dieu des pères des douze tribus d'Israël<sup>5</sup>) (et) des douze apôtres, que leur bénédiction nous accompagne jusqu'à la fin des siècles. Amên.

II. Généalogie des moines d'Abyssinie depuisS. Antoine.

78 ሕፍ። እንከ። ልደተ። መነከሳት። ዘተወልዱ። በጸጋ። እን መንስን። ቅዱስ። ሚካኤል። ሊቀ። መላእክት። አመነኩሳ፤ እንጦንስ። መቃርስን፤ መቃርስ። ጳተርሚስን፤ ጳተርሚስ። ቴዎድርስን፤ ቴዎድርስ። አረጋዊን፤ አረጋዊ። ማተያስን፤ ማተያስ። ክርስቶስ። ቤዘን፤ ክርስቶስ። ቤዘን<sup>6</sup>)። መስቀል። ሞዓን፤ መስቀል። ሞዓ። አባ። ዮሐ ኒን፤ አባ። ዮሐኒ። አቡን። ተክለ። ሃይማኖትን፤ አቡን። ተክለ። ሃይ ማኖት። ኢየሱስ። ሞዓን፤። ፲፪መምሕራን። አድኃኒ። ዘዳሞት፤ አኖ ሬዎስ። ዘጽጋጃ። ወዘወረብ፤ ኢዮስያስ። ዘወጅ፤ ማተያስ። ዘፈጠ ጋር፤ ዮሴፍ። ዘአናርአት፤ ገብረ። ክርስቶስ። ዘደንበያ፤ ታይዎስ። ዘጽላልሽ፤ አባ። ሰሙ-ኤል። ዘወገግ። ዮሐንስ። ዘክልዓት። ቀውስ ወስ። ዘማግል። ወዘሰርማት፤ ክልዕ። \* አኖሬዎስ። ዘሞረት። ወዘወ ግጻ፤ መርቆሬዎስ። ዘመርሐ። ቤቲ። ወዘወለቃ፤ ፊልጳስ። ዘደብረ።

<sup>1)</sup> Cf. Genèse XXIX, 32-35; XXX, 17-21; XXXIV, 1 et suiv.

<sup>2)</sup> Zilpa était servante de Léa, cf. Genèse XXX, 10-13.

<sup>3)</sup> Bilha était servante de Rachel, cf. Genèse XXX, 2-8.

<sup>4)</sup> Dina était fille de Léa, cf. Genèse XXX, 17-21; pour les fils de Léa, cf. Genèse XXX, 23, 24; XXXV, 16-18 et aussi 22-26.

<sup>5)</sup> m. à m. Ó Dieu des pères, les douze tribus d'Israël, les douze apôtres, que

<sup>6)</sup> Ms. A.H3.

ሊባኖስ ፡ ተቀመጠ ፡፡ ከሁሉ ፡ በላይ ፡ ነው ፡ ተስፋ ፡ ሕፃን ፡ የደዋሮ ፡ ቦታቸውን ፡ ሕንዳይተላለፉ ፡ ጳጳስ ፡ ገዝተዋል ፡ ቤተ ፡ ይወጽሪ ፤ በ ኪሞስ ፡ ዘሻሚ፤ ፊቅጦር ፡ ዘደባ ፤ ተከለ ፡ ሐዋርያት ፡ ዘገበርማ ፤ የ ሐንስ ፡ ዘቤንምድር ፡፡ ጸሎቶሙ ፡ ወበረከቶሙ ፡ ለእሉ ፡ አበው ፡ የ ሃሉ ፡ ምስሌነ ፡ ለዓለሙ ፡ ዓለም ፡ አሜን ፡፡

ወስምሂ፡ ዘደብረ፡ ሊባኖስ፡ ቀዳማዊ፡ ኤልሳዕ፡ ፊልጶስ፡ ሕዝ ቅያስ፡ ቴዎድሮስ፡ ዮሐንስ፡ ስምዖን፡ ዘትረ፡ ወንጌል፡ አብርሃም፡ ዘወንጌል፡ እሉ፡ ነተሎሙ፡ ለባስያን፡ መስቀል፡ ዘግራርያ፡ ወለብ ዙኃን፡ መምሕራን፡ ዘይበዝጎ፡፡ ፭፻፫ወ፫፡፡ ፊልጶስ፡ ወለዶ፡ ለአባ፡ አሮን፲ ወአባ፡ አሮን፡ ወለደ፡ ብዙኃን፡ መነካሳተ፡ ወመምሕራን፡ ዘቤገምድር፡ ወእንፍራዝ፡ ወደምቢያ፡ ወዘወገራ፡፡ ኢይምሰልክ ሙ፡ ዘተፈጥሩ፡ በብሔረ፡ ኢትዮጵያ፡ ዘተባረኩ፡ በእደ፡ አቡን፡ ተክለ፡ ሃይማኖት፡ አላ፡ እምሐቌሃ፡ ለደብረ፡ ሊባኖስ፡ በእደ፡ አ ቡን፡ ዮሐንስ፡ ከማ፡ አባ፡ በኪሞስ፡ በእደ፡ አባ፡ ፊቅጦር፡ ዘደም ቢያ፡ ተክለ፡ ሐዋርያት፡ ወገበርማ፤)፡ ወአባ፡ ጸጋ፡ ክርስቶስ፡ ዘ ግብጽ፡ ወኢትዮጵያ፡ ጸሎቶሙ፡ ወበረክቶሙ፡ የሃሉ፡ ምስሌን፡ ለዓለሙ፡ ዓለም፡ አሜን።

Traduction. — Nous écrivons donc la généalogie des moines qui ont été engendrés par la grâce. Saint Mikâ'êl, le prince des anges, donna l'habit monastique²) à 'Entones (Antoine); 'Entones le donna à Maqâres (Macaire),³) Maqâres à Pâkuemis (Pakhôme),⁴) Pâkuemis à Têwoderos (Théodore), Têwoderos à 'Aragâwi,⁵) 'Aragâwi à Mâtyâs, Mâtyâs à Krestos-Bêzan (Le Christ nous a rachetés),6)

<sup>1)</sup> Lisez HINCO, voy. plus haut.

<sup>2)</sup> M. à m. fit moine, monachisa.

<sup>3)</sup> Voy. DILLMANN, Chrestomathia Æthiopica, p. 23.

<sup>4)</sup> Cf. l'ouvrage de M. Basset cité plus haut. La présente généalogie concorde avec la liste des moines de Dabra Libanos, p. 17, mais il y a quelques différences.

<sup>5)</sup> Cf. Guidi, Il Gadla Arâgâwi, Rome, 1895.

<sup>6)</sup> Krestos-Bêzâna dans BASSET, op. laud. p. 17, et Masqal-Bêzân,

Krestos-Bêzan à Masqal-Mo'â (La croix a été victorieuse), Masqal-Mo'â à Abba Yohanni,¹) Abba Yohanni à notre père Takla-Hâymânot,²) notre père Takla-Hâymânot à 'Iyasus-Mo'â (Le Christ a vaincu). Douze abbés³): 'Adhani du Dâmot, 'Anorêwos de Ṣegadjâ et de Warab, 'Iyosyâs de Wadj, Mâtyâs de Faṭagâr, Yosêf d''Enâreat, Gabra-Krestos (Serviteur du Christ) de Danbayâ, Tadêwos de Şelâlesh, Abba Samu'êl de Wagag, Yohannes de Kel'ât, Qawstos de Mâgel et de Sarmât, un autre 'Anorêwos de Morat et de Wagdâ, Marqorêwos (Mercure) de Marĕha-Bêtê et de Walaqâ, Filpos qui résida à Dabra Libânos. Audessus de tous est Tasfa-Ḥeṣân (Espoir de l'enfant) du Dawaro. Le patriarche le menaça d'excommunication s'il changeait sa résidence; il sortit de la maison(?)⁴) Baqimos de Shâmi, Fiqtor (Victor) de Dabâ, Takla-Hawâryât

p. 15. La répétition du ? à la fin du second nom (Krestos-Bêzân (et) Krestos-Bezan à Masqal-Mo°â), qui est le sujet du verbe sousentendu harinon, me fait considérer cette lettre comme le complément direct du mot hari?) peut être pris comme verbe(?). La forme Krestos-Bêzâna, Christ est notre rédemption, est plus correcte. Il se peut aussi que la lettre ? soit le signe de l'accusatif comme après les autres noms et qu'elle ait été répétée à tort par le scribe à la suite du second Krestos-Bêzan, dans ce cas, le nom serait Krestos-Bêza.

<sup>1)</sup> Cf. RENÉ BASSET, Vie de S. Abba Yohani, Bulletin de correspondance africaine, Alger 1884.

<sup>2)</sup> Cf. Conti Rossini, Il Gadla Takla-Háymánot secondo la redazione waldebbana, Roma, 1896 et Dillmann, Chrestomathia Æthiopica, p. 36.

<sup>3)</sup> Supérieurs de monastères.

<sup>4)</sup> Tassa-Ḥesân figure aussi dans la liste de Basset, Tassa-Ḥedhan du Dawaro, p. 19. — La phrase qui suit est peu intelligible. 711-40 ne peut venir que de 711-4, excommunier. La forme 77-8-1-004- ne parait pas exacte; peut-être faut-il lire 77-8-01-004-, "le patriarche menaça d'excommunication s'ils changeaient leurs résidences" ou, en considérant les verbes au pluriel respectueux: "Le patriarche le menaça d'excommunication, s'il changeait de résidence", comme j'ai traduit, mais ce n'est pas sûr. Quant aux mots ge ez 6-1: 802-0, ils sont incompréhensibles; il faudrait 79-61: 802-1, il sortit de la maison. D'ailleurs ces textes sont peu corrects.

(Plante des Apôtres) de Gabarmâ, Yohannes du Bêgamĕder. Que la prière et la bénédiction de ces pères nous accompagnent jusqu'à la fin des siècles. Amên.

Le nom du premier (abbé) de Dabra Libânos (est) Elĕsae (Elisée,1) puis) Filpos, Hezeqyas (Ezéchias), Têwoderos, Yohannes, Sem'on, Zatra-Wangêl (Source de l'Evangile), Abrehâm, Za-Wangêl (L'homme de l'Evangile), tous ayant pris (revêtu) la croix de Gerâryâ, et une multitude<sup>2</sup>) d'abbés (au nombre de) plus de 50.000 et 100 (50.100!). Filpos engendra Abba Aron; Abba Aron engendra beaucoup de moines et d'abbés du Bêgamĕder, d'Enfrâz, du Dambyâ et du Wagarâ. Mais qu'il ne vous semble pas (ne croyez pas) qu'ils aient été créés dans le pays d'Ethiopie et qu'ils aient été bénis par la main de l'Abuna (notre père) Takla-Hâymânot, car (ils sont sortis) des flancs de Dabra Libânos et (ont été bénis) par la main d'Abuna Yohannes, comme Abba Bagimos par la main d'Abba Figtor du Dambyâ, Takla-Hawâryât de Gabarmâ et Abba Şaga-Krestos de Zatulâ(?), Abba Yohannes de Dambegi. Que la prière et la bénédiction de tous ces moines d'Egypte et d'Ethiopie nous accompagnent jusqu'à la fin des siècles. A mên.

### Asnû.

#### Von Friedrich Delitzsch.

Zu den Naturalien, in welchen der sattukku (Gehalt u. dgl.) in Babylonien ausbezahlt bezw. dargemessen wurde, gehören unter anderem auch asnû (Kamb. 60, 1. 65, 7. 67, 3 u. s. w.; vgl. 392, 4. 5), assanû (Kamb. 12, 2. 4), auch issanû (332, 7). Dass dieses Wort wahrscheinlich eine bestimmte Sorte von Datteln bezeichne, konnte vielleicht nach dem

<sup>1)</sup> Elisée est en effet désigné comme le successeur de Takla-Hâymânot. Voy. Conti Rossini, *Il Gadla Takla-Hâymânot.* 

<sup>2)</sup> Je traduis comme s'il y avait @at 33, »et beaucoup«.

Kontext etlicher Stellen vermuthet werden, doch liess sich Sicheres betreffs der Wortbedeutung nicht aussagen.<sup>1</sup>)

In sehr dankenswerther Weise hat nun Bruno Meissner in seinem Supplement zu den assyrischen Wörterbüchern (Leiden 1898) S. 13 a auf das kleine Fragment eines assyrischen Vokabulars K. 8240 aufmerksam gemacht, welches auf Col. I folgendermassen lautet (siehe S. 14 der Autographieen zum Supplement):

Da auch Col. II, soweit erhalten, sich durchweg mit gisimmaru d. i. der Dattelpalme beschäftigt, so scheint es mir im Hinblick auf die beiden ersten Zeilen von Col. I das Nächstliegende, den Zeichenrest in Z. 7 zu GIŠIMMAR und demzufolge den weggebrochenen Theil der Zeilen 5—8 zu GIŠ. GIŠIMMAR zu ergänzen, wodurch asnû in authentischster Weise als Dattelpalme bezw. Dattel von Tilmun erklärt sein würde. Anders Meissner, welcher den Zeichenrest in Z. 7 nicht zu GIŠIMMAR, sondern zu KAL ergänzt und demgemäss in tilmunû,²) asnû, makkanû, melukhû Arten von za-ki-pu (= .... SAG.KAL) sieht. Er vermuthet in asnû »eine Art Pfahl(?)« und lässt sich dadurch die Identität des obigen asnû mit dem asnû³) der Kam-

I) Nach Peiser, Actenst. S. III bedeutet »așnû« eine »Palmenart (?)«.

<sup>2)</sup> Nicht dil-mu-nu-u (MEISSNER); das Zeichen ► hat meines Wissens nur den Sylbenwerth til, nicht dil.

<sup>3)</sup> Die Gleichsetzung dieses asnû mit »NIDN eine Dornenfrucht« durfte nicht mit solcher Bestimmtheit ausgesprochen werden.

byses-Texte, an welches er natürlich ebenfalls erinnert, entgehen.

Das aus K. 8240 zum mindesten mit hoher Wahrscheinlichkeit zu gewinnende Resultat: asnû »Tilmuner Dattel« wird in noch höherem Grade wahrscheinlich gemacht durch ein im Louvre bewahrtes Bruchstück eines neubabylonischen Vokabulars, welches ich mit Léon Heuzey's bereitwilligst gegebener Erlaubniss am 19. Sept. 1897 exzerpierte und mit dessen baldmöglichster Veröffentlichung in extenso unser hochverdienter Mitarbeiter Mr. François Thureau-Dangin sich noch weiter verdient machen würde. Auch dieses neubabylonische Vokabular beschäftigt sich auf Col. II und III durchweg mit gisimmaru und thut dies bereits auf Col. I ganz unbestreitbar von Z. 14 ab. Mit Weglassung einiger unwichtiger noch erhaltener Zeichenspuren lautet Col. I in Umschrift folgendermassen:

|     | $J \mid Y$                     | Y            |           |              |    |
|-----|--------------------------------|--------------|-----------|--------------|----|
|     | RA(?) g                        | ru-          | ru- um- ! | <b>E</b> -d. | ш  |
|     | ] <b>Y</b>   a                 | ı- k         | al pa-    | n            | и  |
|     | · ] <b>〈</b>   z               | aķ-          |           | p            | и  |
| 5   | ]KAL   z                       | a-           | ki-       | K            | ei |
|     | JNI.TUK. KI   t                | il-          | 1111111-  | 1224-        | Ú  |
|     | JNI.TUK. KI   a                | ıs-          | 1224-     |              | ú  |
|     | $JMA.GAN.NU \mid n$            | na-          | ak- ka-   | 1224-        | ú  |
|     | ]ME.LUH. HA 🛮 11               | ne-          | luh- hi   | <i>t</i> -   | íι |
| 10  | [GIŠ.GIŠIMMAR] SU. ḤUŠ s       | · <i>u</i> - | buš-      | Š            | и  |
|     | [GIŠ.GIŠIMMAR] TUR. TUR        | Y            |           |              |    |
|     | [GIŠ.GIŠIMMAR] TUR. TUR        | Y            |           |              |    |
|     | [GIŠ.GIŠIMMAR] TUR. TUR t      | <i>a</i> -   | a-        | Z:           | 26 |
|     | GIŠ.GIŠIMMAR. TUR. TUR         | ei-          |           | n            | ш  |
| 15  | GIŠ. DAMAL. GIŠIMMAR           | Y            |           |              |    |
| GIŠ | S.GIŠIMMAR.LIBIŠ.¹\BUR.TUR   l | 'a-          | ab-       | t            | bi |

<sup>1)</sup> Zeichen Sb 255; für die Bedeutung des Zeichens im obigen Zusammenhang siehe HWB 369 a unter liblibbu.

|    | GIŠ. C | GIŠIMMAI | R. <i>LIBIŠ</i>   | . НАВ.       | BA   | 1   |          |         |
|----|--------|----------|-------------------|--------------|------|-----|----------|---------|
|    | "      | ,,       | ,, <sup>1</sup> ) | GE. A        | 4    | YY  |          |         |
|    | "      | "        | ,,                |              | GA   | YY  |          |         |
| 20 | ,,     | :,       | "                 | GAZ.         | ZA   | YY  |          |         |
|    | ,,     | "        | ,,                | RI. RI       | I.GA | YY  |          |         |
|    | "      | "        | ,,                | ? GAR        | R.RA | YY  |          |         |
|    | ,,     | ,,       | Al E              |              | GA   | mi- | i-       | tum     |
|    | "      | "        | AL.               | <i>НАВ</i> . |      | bi- | i-       | Š71     |
| 25 | "      | 22       | AL.               | UŠ.          | SA   | di- | i-       | Š1l     |
|    | 12     | "        | UH.               | ΚÚ.          | E    | ša  | kal- mat | ak- lu  |
|    | "      | ,,       | UH.               | TAG.         | GA   | ša  | kal-mat  | lap-tum |
|    | "      | ,,       | GIG.              | HAB.         | BA   | mar | ·_       | ri      |
|    |        |          | GI                | [G.HA]       | BA   | az- | ķu- l    | a- lu   |

Wie man auf den ersten Blick sieht und wie eine Vergleichung der II. Columnen beider Fragmente bestätigt, ist das Pariser Vokabular ein Duplikat jenes assyrischen Vokabulars, welchem das Bruchstück K. 8240 angehört. Da nun auf dem Pariser Vokabular GIŠ. GIŠIMMAR in Z. 14 noch erhalten und die Ergänzung dieser beiden Zeichen auch für die Zeilen 10—13 durch genügende Merkmale gesichert ist, so wird eben diese Ergänzung auch für alle vorausgehenden Zeilen und insonderheit für die Zeilen 4—9 zuversichtlich gewagt werden dürfen, also dass für tilmunnû und asnû das Aequivalent der linken Spalte GIŠ. GIŠIMMAR.NI. TUK.KI lautete und asnû als der Name der Tilmuner Dattelpalme bezw. Dattel erwiesen ist.

Ausser dieser Erklärung des Wortes asnû sind dem Pariser Vokabular noch andere lexikalisch interessante Erkenntnisse zu verdanken, wie das erste Supplementheft zu meinem Assyrischen Handwörterbuch darthun wird.

<sup>1)</sup> Im Original sind alle hier der Kürze wegen durch ditto-Striche wiedergegebenen Zeichen voll ausgeschrieben.

## Bibliographie.

- Recent discoveries in Babylonia: The Scotsman, 1897, Dec. 31 st, p. 7.
- Cuneiform texts from **Babylonian** tablets, &c., in the British Museum.

  Part III. (50 Plates.) Part IV. (50 Plates.) Part V. (50 Plates.)

  Part VI. (49 Plates.) Printed by Order of the Trustees. London (British Museum, etc.) 1898. III, III, III, III pp. und 199 Tafeln in 40.
- Belck, W. Hanigalbat und Melitene: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LI, S. 555—68.
- Boissier, A. Notes d'Assyriologie: Revue sémitique 1898, p. 142-51.
- Boscawen, W. St. Ch. Babylonian witchcraft: The Expository Times 1898, p. 228-30.
- Eerdmans, B. D. Religion of Babylonia and Assyria: Progress issued monthly by the University Association in the interest of University and World's Congress Extension, 1898, p. 403—16.
- Goodspeed, G. S. Semitic Religion: ibid, p. 390-402.
- Grimme, H. -- Kritik über Zimmern's »Vergleichende Grammatik der semitischen Sprachen«: Orientalistische Litteratur-Zeitung I (Berlin 1898), Sp. 45-9.
- Gli Hethei Pelasgi in Italia: Civiltà cattol., serie XVII, vol. I, quad. 1142, p. 152-64; quad. 1144, p. 402-16; quad. 1146, p. 655-68; Vol. II, quad. 1148, p. 145-56.
- Halévy, Jos. Kritik über Weissbach's »die sumerische Frage«, Ledrain's »Dictionnaire de la langue de l'ancienne Chaldée«, und de Moor's »la geste de Gilgamès«: Revue sémitique 1898, pp. 172—5, 177—81, 184—5.
- Harper, R. F. Assyriological notes: Am. J. Sem. lang., Vol. XIV, p. 171-82.

- Hilprecht, H. V. and Clay, A. T. Business documents of Murashû sons of Nippur dated in the reign of Artaxerxes I. (464—424 B.C.): The Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania, Series A: Cuneiform texts. Vol. IX. "Eckley Brinton Coxe, junior, Fund". Philadelphia. Published by the Department of Archaeology and Palaeontology of the University of Pennsylvania [Commissionsverlag für Europa: R. Merkel, Erlangen]. 1898. Ss. 90, 72 autogr. und 20 photogr. Taff. 40.
- Howorth, H. H. The early history of Babylonia, I. The Rulers of Kengi and Kish: English Historical Review 1898, p. 1-16.
- Jastrow, M. jr. The new version of the Babylonian account of the Deluge: the Independent 1898, No. 2567, p. 6—7; No. 2568, p. 7—8.
- The Babylonian term Šu'alu: Am. J. Sem. lang., Vol. XIV, p. 165-70.
- Jensen, P. Hittiter und Armenier. Mit zehn lithographischen Schrifttafeln und einer Übersichtskarte. Strassburg (Trübner) 1898. XXVI, 255 Ss. in gr.-80.
- On 'Belial'. In reply to Professor Cheyne: The Expository Times 1898,
   p. 283-4.
- Jeremias, A. Art. Nebo: Roscher's Lexikon der gr. u. röm. Mythol., III, Sp. 45-70.
- Knudtzon, J. A. Tilgung des Amon in Keilschrift: Zeits, f. ägypt. Sprache, 1897, S. 107—8.
- Der Cheta-Fürst S3-p3-rw-rw in Kcilschrift: ebend., S. 141-2.
- Korelin, M. S. Ассирійскій народъ и его боги-покровители: Пзд. Журн. Русская Мысль. Moskau (Типогр. Волчанинова) 1896. 74 pp. und 23 Abbildd.
- Krause, E. [Über babylonische Maass- und Gewichtseintheilungen:] Prometheus 1897, No. 416, S. 828—30.
- Lehmann, C. F. Kritik über Eisenlohr's »Ein altbabylonischer Felderplan«: Lit. Ctrlbl. 1897, Sp. 1267—8.
- Kritik über Delitzsch's »Die Entstehung des ältesten Schriftsystems«: ebend. 1898, No. 1, Sp. 14—20.
- Sarapis: Wochenschr, f. klass. Philologie 1898, No. 1, Sp. 26 ff.
- Meissner, B. Supplement zu den assyrischen Wörterbüchern. Leiden (Brill) 1898. III, 106 gedruckte und 32 autogr. Ss. in 40.
- Miller, W. Ассирійскія заклинанія и русскіе народные заговоры: Русская Мысль XVII, 7, р. 66—90.
- Moor, Fl. de La geste de Gilgamès confrontée avec la Bible et avec les documents historiques indigènes: Extrait du Muséon, Louvain (Istas) 1898. 61 pp. in 8",

- Oppert, J. Un dieu commerçant. Une dynastie d'usurpateurs commerçants: Extraits des Comptes rendus de l'Acad. des Inscrr. et Belleslettres, 1897. 24 pp. in 80.
- Noli me tangere. A mathematical demonstration of the exactness of Biblical chronology: Proceed. Soc. Bibl. Arch., 1898, p. 24-47.
- Die deutsche Orient-Gesellschaft: Orient, Litt.-Ztg. 1, Sp. 33-38.
- Peiser, F. E. Kritik über »Cuneiform texts from Babylonian tablets, &c., in the British Museum«: ebend., Sp. 11-15.
- Pessotzky, S. Святый пророкъ Даніилъ. Его время, жизнь и Дѣятельность. Кіевъ. 1897. 484 pp. in 80.
- Peters, J. P. Nippur, or explorations and adventures on the Euphrates. Vol. II. New-York (Putnam) 1897. 80. Vgl. The Athenaeum 1898, No. 3672, p. 347-8.
- Pinches, Th. G. Kritik über Rassam's »Asshur and the land of Nimrod« und Peters' »Nippur,« etc., Vols. I und II: Journ. of the Royal As. Soc. 1898, Jan., p. 183—8.
- Rassam, H. Asshur and the land of Nimrod; being an account of discoveries made in the ancient ruins of Nineveh, Asshur, Sepharvaim, Calah, Babylon, Borsippa, Cuthah, and Van, etc. With an introduction by R. W. Rogers. Cincinnati (Curts and Jennings) 1897. 80.
- Rawlinson, G. A memoir of Major-General Sir Henry Creswicke Rawlinson, Bart., K.C.B., F.R.S., D.C.L. London (Longmans) 1898. Vgl. The Athenaeum 1898, No. 3672, p. 333—4.
- Scheil, V. Notes d'épigraphie et d'archéologie assyriennes: Tirage à part du Recueil de travaux relatifs à la phil, et à l'archéol. égypt. et assyr., Vol. XX. Paris (Bouillon) 1897. 17 pp. in 40 und eine Tafel. Recueil de signes archaïques de l'écriture cunéiforme (époque de Shargani, Gudêa et des rois de la 20 Dynastie d'Ur 4000–3000 av. J.C.). Paris (Welter) 1898. III, 80 pp. in gr.-80.
- Scherman, L. Bibliographie über Keilinschriften: Orientalische Bibliographie XI, Ss. 87—91; 98—100.
- Schodde, G. H. An Oriental Research Society in Germany: The Sunday School Times 1898 (Vol. XL), No. 13, p. 197.
- Soloweitschik, N. N. Палестина въ XV вѣкѣ до нашей эры при скѣтѣ новѣйшихъ открытій: Журналь Министерства Народнаго Просьѣщенія СССІV, р. 43—92.
- Ward, W. H. Bel and the Dragon: Am. J. Sem. lang., Vol. XIV, p. 94—105.
- Weissbach, F. H. Zur Chronologie des Kambyses: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LI, S. 661-5.
- Die sumerische Frage. Leipzig (Hinrichs) 1898. VI, 184 Ss. in 80.

- Winckler, H. Muşri, Meluhha, Ma'în. Ein Beitrag zur Geschichte des ältesten Arabiens und zur Bibelkritik: Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft, 1898, 1. Berlin (Peiser) [1898]. 56 Ss. in gr.-80 u. I Taf.
- Kritik über Prášek's »Forschungen zur Geschichte des Alterthums. I«:
   Orient, Litt.-Ztg. I, Sp. 38-45.
- Kritik über Bezold's »Catalogue of the Cuneiform Tablets« etc., Vols. I--IV: ebend., Spp. 52-61, 69-78, 107-10.
- Aus einem Briefe an W. M. Müller: ebend., Sp. 88-9.
- Altorientalische Forschungen VII. Bruchstücke von keilschrifttexten.
  Šupria. Šareşer und Assarhaddon. Zu semitischen inschriften:
  I. Die grabinschrift von Petra. 2. Die inschrift von Limyra (CIAr. 100).
  3. CIAr. 164. Leipzig (Pfeiffer) 1898. Ss. 1—64.
- Zimmern, H. Deutsche Orient-Gesellschaft: 2. Beilage zum Leipziger Tageblatt und Anzeiger Nr. 52, Sonntag, 30. Jan. 1898.
- Kritik über Delitzsch's »Assyrisches Handwörterbuch«: Deutsche Litt.-Ztg. 1898, No. 7, Sp. 266-9

#### Berichtigungen.

S. 279, Z. 9 l. »Lindberg, O. E.« st. »Lindborg, O. L.«. S. 279, Z. 10 l. »Göteborg« st. »Götheborg«.

Abgeschlossen am 17. April 1898.









